
 

Instytut Kultury Regionalnej i Badań Literackich 

im. Franciszka Karpińskiego. Stowarzyszenie  
 

 

 

 

 

Inskrypcje. Półrocznik  

 

 

 

Czasopismo poświęcone  
literaturze i kulturze 

 

R. II, 2014, z. 2 (3) 

 

 
Pod redakcją  

Luizy Karaban i Andrzeja Borkowskiego 

 

 

CBN  
Centrum Badań Naukowych  

IKRiBL 

 

 

 

 

 
WYDAWNICTWO 

IKR[i]BL 
 

SIEDLCE 2014 

 

 

 



 
Kolegium redakcyjne: 

 
Manfred Richter (Niemcy), Ioana Ungureanu (Francja), František 

Všetička (Czechy), Julia Wisznickaja (Ukraina), Andrzej Borkowski 
(redaktor naczelny), Luiza Karaban (zastępca redaktora naczelnego), 
Łukasz Wawryniuk (redaktor techniczny I), Maria Długołęcka-Pietrzak 
(redaktor techniczny II), Anna Benicka, Ewa Borkowska, Marek Jastrzębski, 
Paulina Karpuk, Dawid Karpuk, Urszula Markiewicz, Helena Sobol, 
Dominika Spietelun, Irena Żukowska 

 
Współpraca: 

 

Marta Celińska, Anna Dyrdowska, Karolina Kluczek, Anna Kopówka, Eliza 
Kot, Barbara Krot, Monika Małczuk, Kamil Ułasiuk 

 

Recenzent: 
dr hab. Elżbieta M. Kur  

 

Korekta:  
Zespół 

 

Projekt okładki:  
Zespół 

 

Na okładce:  
fragment zdjęcia obrazu Hieronima Boscha  

Człowiek-drzewo 
 

Redakcja techniczna skład i łamanie:  
Zespół 

 

Wydawca:  
Instytut Kultury Regionalnej i Badań Literackich 

im. Franciszka Karpińskiego.  
Stowarzyszenie  

CBN  
Centrum Badań Naukowych 

IKRiBL 
 

e-mail: ikribl@wp.pl 
 

ISSN: 2300-3243 
 

© Copyright by IKRiBL 
 

Druk: 
ELPIL 



 

 

 
Spis treści 

 
 

Od redakcji………………………………………………………………………………….. 5 
    

I. ROZPRAWY I SZKICE 
 

Beata Walęciuk-Dejneka: Podwodne zaślubiny – akwatyczne 
fantazmaty w polskiej poezji romantycznej………………………………………. 
 

 
9 

Urszula Markiewicz: Romantyczny czy realny kochanek? Dzieje 
romansu z Delfiną Potocką……………………………………………………………… 
 

 
17 

Karolina Kluczek: Kilka uwag o gotyku i gotyckości w literaturze….. 
 

37 

Joanna Soćko: Obraz uczuć w korespondencji Agnieszki Osieckiej  
i Jeremiego Przybory. (Listy na „wyczerpanym papierze”)………….…….. 
 

 
51 

Anna Benicka: Językowy obraz zwierząt w wybranych polskich 
przysłowiach i wyrażeniach przysłowiowych…………………………………… 
 

 
63 

 
II. RECENZJE I PRZEGLĄDY 

 
Andrzej Borkowski: Pierwiastki barokowe w poezji Danuty 
Kobyłeckiej. „Štěbot šalmaje”/„Szczebiot szałamai”. Překlad/Przekład 
František Všetička. Olomouc 2013………………….………………………..………. 
 

 
 
91 

Anna Benicka: Śpiewna tęsknota – o losach rodaków na Kresach… 
Urszula Tom: „Gdzie ptak po polsku śpiewa”. Wilno 2014…….………..….. 

 
95 

 
III. TWÓRCZOŚĆ 

 
Sławomir Kordaczuk: Wiersze.……………………………………………………. 
 

101 

 

IV. NOTATKI 
 

František Všetička: Czeska powieść o polskim powstaniu……………… 107 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

 

Od redakcji 

Prezentowany zeszyt wyróżnia się bogactwem podejmowanych 
tematów, które krążą zwłaszcza wokół literatury i kultury europejskiej 
XIX i XX w. Badania dowodzą jednak, że nie tylko tradycja 
romantyczna uobecnia się we współczesnej literaturze, ale również 
inspirująca przeszłość barokowa. Ostatnie dwa numery czasopisma są 
zwieńczeniem projektu naukowego – Europejskie i słowiańskie 
konteksty kultury polskiej (nr 04/2014/15; kierownik naukowy 
projektu dr Andrzej Borkowski), którego celem była interpretacja 
dawnej i najnowszej literatury rodzimej m.in. w perspektywie więzi 
dziejowych i kulturowych, szczególnie z Czechami, Litwą, Białorusią 
czy Rosją.  

Kolejny zeszyt „Inskrypcji” poświęcony zostanie problematyce 
polsko-ukraińskich związków historycznych oraz literackich, także  
w horyzoncie współczesnego bezpieczeństwa. 

 

 

Siedlce, w grudniu 2014 r. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

I. 
 

Rozprawy i szkice 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 
9 

Beata Walęciuk-Dejneka 
(IFPiLS, UPH Siedlce) 

 
Podwodne zaślubiny – akwatyczne 

fantazmaty w polskiej poezji romantycznej 
 

 
Abstract: 

The article discusses the problem of romantic water imagination. It focuses on 
one issue: underwater nuptials. The water motifs in romantic literature are attractive 
and rich semantically. Polish folk ballades and polish poems are discussed in the 
article, for example: Underwater nuptials by Kazimierz Władysław Wójcicki, Wanda 
by Teofil Lenartowicz, or Queen toni by Aleksandr Dunin-Borkowski. 

 
Keywords: Romantic Literature, Water, Polish ballads and Poems, Romantic 

Imagination 

 
 

Motywy akwatyczne z uwagi na swoją atrakcyjność czy pojemność 
semantyczną od dawna bywały wykorzystywane i wpisywane w różne 
dyskursy kulturowe i poetyckie. To wielkie bogactwo, często pomi-
tologicznych czy pobiblijnych zretoryzowanych wyobrażeń połą- 
czonych z wodą, może objawiać się różnorodnością pomysłów i ich 
wykorzystywaniem albo licznymi odniesieniami. W grupie takich 
motywów mieszczą się m.in: motywy źródła, strumienia, wodnych 
pejzaży, podkreślających stan ducha, wyobraźni akwatycznej1, akwa-
tycznych figur literackich czy kulturowych2 oraz wodnych zaślubin, 
wodnej śmierci3.  

Przyjrzymy się zatem poniżej problemowi podwodnych zaślubin, 
pojawiającemu się w różnych kontekstach, stanowiącemu inspirację 
interpretacyjną, odsłaniającemu głębinowe sensy i otwierającemu 
drogę, jak symbol, do tego, co niepoznawalne4. Patrząc na wybrane 

                                                
1  Szerzej nt. wyobraźni akwatycznej np. por. A. Czabanowska: Wyobraźnia 

akwatyczna w poezji Młodej Polski, „Pamiętnik Literacki” 1987, z. 3; 
o psychoanalitycznym interpretowaniu poetyckich przedstawień por. L. Zwie-
rzyński: Wyobraźnia akwatyczna Mickiewicza. Katowice 1998. 

2  Por. B. Walęciuk-Dejneka, W. Wenerska: Akwatyczne figury Wandy – 
w poszukiwaniu znaczeń. „Literatura Ludowa” 2009, nr 3. 

3  O motywie wodnej śmierci piszę w artykule Przyjmij Boże moją duszę / a ty wodo 
ciało… O słowiańskiej wyobraźni akwatycznej romantycznych poetów (w:) Język, 
kultura i świat roślin. Księga pamiątkowa ofiarowana profesor Halinie 
Chodurskiej. Red. E. Komorowska, D.  Stanulewicz. Szczecin 2010, s.292-299. 

4  Por. G. Durand: Wyobraźnia symboliczna. Tłum. C. Rowiński. Warszawa 1986. 
Ten francuski filozof kojarzył symbol z „niewysłowionym”. Zob. A. Borkowski: 
Uwagi o symbolu i alegorii. Przegląd wybranych koncepcji i teorii od 
starożytności do współczesności. „Conversatoria Litteraria” 2010, nr 3, s. 87. 



 
10 

utwory w kontekście literackim i kulturowym korzystam w artykule 
z genderowych uwarunkowań antropologicznych (folklorystycznych) 
i procedur metodologicznych wypracowanych przez strukturalizm, 
semiotykę czy symbolologię (wyobraźnia symboliczna i symboliczna 
praktyka działania), które uważam za odpowiednie do specyfiki opisu.   

W tradycyjnych wierzeniach i religiach woda stanowiła żywioł 
niszczący (potop) i budujący (życie). To niezbędna do egzystencji 
ciecz, czynnik płodności i regeneracji, medium przemiany, granica, 
nawet bóstwo; to symboliczna przestrzeń kontemplacji, wspomnień 
czy przemijania, a także symbol prapoczątku, apokaliptycznej 
katastrofy, znak wieczności i ulotności5. W niej zamieszkiwały duchy, 
demony i siły niebezpieczne dla człowieka. Aby zjednać te moce 
i zapewnić sobie pomyślną przyszłość ludność w kulturze magicznej 
uciekała się do różnych zabiegów i zachowań, które starały się 
ujarzmić „gniew” wody. Jednym z przejawów takiego postępowania 
było składanie ofiar rzece. W wierze ludowej czynność ta służyła 
zjednaniu duchów i pomoc w załatwieniu konkretnych spraw, np. 
matrymonialnych lub związanych z cyklem agrarnym, dotyczącym 
płodności i urodzaju, co bardzo wyraźnie widać w zachowaniach 
rosyjskich i białoruskich wieśniaków6. Rzucanie się w nurty rzeczne 
i odmęty morskie, skok do wody, utonięcia traktowane były w wielu 
kulturach jako ofiary, zaślubiny.  

Już w starożytności notowano podobne zabiegi: „W Egipcie istniał  
zwyczaj, że kiedy Nil przybierał odziewano dziewicę w strój weselny  
i wrzucano do rzeki na ofiarę w intencji otrzymania obfitej powodzi, 
od której zależał urodzaj”7 – pisze Frazer. Duchom wodnym ofiary  
z młodych panien składano też w inny sposób: zostawiano na noc 
dziewicę w pogańskiej świątyni położonej na brzegu morza. Rano 
zastawano ją martwą. Czynność powtarzano8. 

W polskiej kulturze ludowej składanie ofiar, rozumianych jako 
zaślubiny, znane było ludności od dawna. Ich echo odnaleźć można  
w kilku źródłach: w polskiej antologii ballady ludowej9, w ludowej 
pieśni z Łęczyckiego, przywołanej przez Kazimierza Władysława 

                                                
5  Por. na temat wody, np.: P.  Kowalski: Woda żywa. Opowieść o wodzie, zdrowiu, 

higienie i dietetyce. Wrocław 2002; M. Eliade: Traktat o historii religii. Tłum.  
J. Wierusz-Kowalski. Warszawa 1966 (rozdz. o wodzie); A. Czabanowska, dz. cyt..; 
W. Owczarski: Mickiewiczowskie figury wyobraźni. Gdańsk 2002, r. II, s.47-70. 

6  Por. W. W. Iwanow, V. N. Toporow: Mify narodow mira. Moskwa 1982, s. 29;  
A. N. Afanasjew: Poeticzeskije wozzrienija Sławian na prirodu. Moskwa 1965, t.1, 
s. 524; S. A. Tokariev: Religioznyje wierowanija. Moskwa 1957, s.68-69. 

7  Por. J. G. Frazer: Czarownik, kapłan, król: wykłady o pierwotnych dziejach 
instytucji królewskiej. Warszawa 1911, s.119. 

8  Tamże, s. 120-121. 
9  Por. Wodne zaślubiny. W: Polska ballada ludowa. Antologia. Wybór i oprac.  

E. Jaworska. Kraków 1991, s. 51-52. 



 
11 

Wójcickiego10 lub w zbiorze ludowych pieśni polskich z Galicji. 
Skompletował je Żegota Pauli11. Zaślubiny wodne Wójcickiego to 
krótki – w porównaniu z balladą i wersją z Galicji – skondensowany 
tekst w formie monologu. Jest on opowieścią o tragicznym 
wydarzeniu w życiu młodzieńca, który skoczył do jeziora po wianek, 
upuszczony przez dziewczynę. Chłopak utonął, ale przed śmiercią  
jeszcze oświadczył:  

 
(1) Pobiegnijże wrony koniu z siodłem do domu / Nie powiadajże nikomu,/ Że ja 
utonął;/ Tylko powiedz wrony koniu, żem się ożenił / Jakie tam były zmówiny / 
W wodzie muliny / Jacy tam byli swatowie / W wodzie rakowie / Jakie tam były 
druhneczki / W wodzie rybeczki / Która była panna młoda / W Dunaju woda!12 

 
W tradycji starosłowiańskiej Dunaj to zmitologizowany obraz 

wielkiej wody, centrum swojskiego świata, droga i granica ziemi 
błogosławionej. Etymologicznie „dunaj” wywodzi się z języka  
indoeuropejskiego, od nazwy rzeki w ogóle: dānu – rzeka i dā – 
płynąć, płynny. W tekstach folkloru funkcjonuje wymiennie z równo-
rzędnymi: rzeka, staw, współwystępuje też zamiennie z Wisłą dla  
nazwania „wielkiej wody”13.  

Literacką transformacją ludowej historii o podwodnych  
zaślubinach jest utwór Teofila Lenartowicza, reprezentanta krajowej 
poezji romantycznej – Wanda14. Monolog Wandy stylizuje artysta 
według wiejskiej pieśni o osobie tonącej i jej weselu w wodzie, zaś 
samą bohaterkę – na rustykalną pannę-topielicę, która śpiewa  
żałośnie: 

 
(2) Oj! byłam ja z wami, była / Ja dzieweczka młoda / Nim mnie w sobie 
zatopiła / Modra Wisły woda. 

 
Ten typowy dla wiejskiej pieśni sposób rozpoczynania utworu 

mieści się w kanonie artystycznym całej twórczości ludowej. Jednym  
z najstarszych wzorów dla początkowej partii tekstu jest okrzyk typu: 
„hej!”, „ej!”, „oj!”, co charakteryzowało obrzędowe pieśni chóralne. 
Okrzyk jako moment otwierający pieśni spotkać można było w śpie- 
wach obrzędowych związanych np. z obrzędowością rodzinną 

                                                
10  Por. Zaślubiny wodne. W: K. W. Wójcicki: Pieśni ludu Białochrobatów, Mazurów 

i Rusi znad Bugu, t.1. Wrocław 1976, s. 76-77. 
11  Por. Ż. Pauli: Pieśni ludu polskiego w Galicji. Red. H. Kapełuś. Wrocław 1973 

(wydanie fototypiczne pierwodruku z 1838 r.), s. 95-97. 
12  Por. Zaślubiny wodne. W: K. W. Wójcicki: Pieśni ludu…, s. 76-77. 
13  Por. U. Majer-Baranowska: Dunaj w folklorze polskim. „Etnolingwistyka” 1996,  

t. 8, s. 167-170. 
14  Por. T. Lenartowicz: Wanda. W: T. Lenartowicz: Szopka. Warszawa 1928, s. 29-

31. 



 
12 

(wesele)15. Stylizacja ludowa utworu Lenartowicza jest bardzo 
wyraźna i przejawia się jeszcze w innych zabiegach artystycznych. 
Rozpowszechnionym układem w tradycyjnych tekstach pieśniowych 
był układ paralelny: motywu przyrodniczego i akcji lirycznej16. 
Analogicznie jest u Lenartowicza, u którego symbolika natury jest  
szczególnie żywa:  

 
(3) Kiedym na dnie odprawiała/Swoje ślubne gody / Biała brzoza mi śpiewała / 
Zwieszona u wody / A drużbowie moi byli / I żółwie i raki / Złote rybki mi 
służyły / A czesały krzaki 

 
Ów paralelny układ wiążący motyw przyrodniczy z losem 

dziewczyny, bohaterki, Wandy był czymś więcej niż tylko tropem 
stylistycznym i zabiegiem stylizacji ludowej polegającym na 
przedstawieniu losu człowieka przez równoległe ukazanie obrazów 
przyrody. Był wyrazem przekonania o rzeczywistej zależności 
człowieka i natury. Założenie takie wynikało z oczywistego dla  
romantyzmu naturocentryzmu, traktowania przyrody jako żyjącego 
organizmu, nieskończonej całości, indywidualności, posiadającej swój 
„język”: Natura tworzyła księgę otwartą dla wszystkich, jednak nie 
przez wszystkich rozumianą - podkreśla Maria Janion17.  Z czasem 
jednak ten ludowy paralelizm został sprowadzony do roli tła,  
dekoracji czy nawet ozdobnika.  

Ofiary należało składać wodzie (rzece, morzu) w różnych 
sytuacjach, również przed udaniem się w podróż. Jak informują 
przekazy ludowe dawano wówczas jadło: chleb, sól, także zwierzęta18. 
W tekście Lenartowicza sama Wanda stała się takim darem: 

 
(4) Nie żałujcie mojej straty / Bogom na obiaty 

 
co jest zgodne także z zanotowanych w średniowiecznych kronikach 
polskich przekazem. U Jana Długosza czytamy, że Wanda po 
zwycięstwie: rozkazała przez trzydzieści dni odprawiać modły do 
bóstw we wszystkich świątyniach za pomyślne zakończenie wojny, 
a gdy je zakończono samą siebie postanowiła ofiarować bogom 
(…)19. Wanda-topielica, co potwierdza inny fragment utworu:  

                                                
15  Por. S. Czernik: Stare złoto. O polskiej pieśni ludowej. Warszawa 1962, s.271-273  

i nast. 
16  Por. J. Bartmiński: Folklor – język – poetyka. Wrocław 1990, por też.  

J. Bartmiński: O języku folkloru. Wrocław 1973. 
17  Por. M. Janion: „Kuźnia natury”. W: Maria Janion: Gorączka romantyczna. 

Gdańsk 2007, s. 209-243. 
18  Por. Cz. Białczyński: Stworze i zdusze czyli starosłowiańskie boginki i demony. 

Kraków 1993, s. 146. 
19  Por. J. Długosz: Roczniki czyli Kronika sławnego Królestwa Polskiego. Warszawa 

1961, ks.1-2, s. 195. 



 
13 

 
(5) Rybacy mnie wyciągnęli/Z niebieskiej topieli/Szata się po ziemi 
wlekła/Woda z włosów ciekła 

 
zamieszkuje w podwodnych bogatych pałacach o kryształowych 

ścianach: 
 
(6) Hej! W pałace brylantowe/W ściany kryształowe/Pękła szyba wody 
biała/Gdy panna spadała 

 
Według wierzeń tradycyjnych, wodnice, boginki miały na dnie 

mórz, oceanów i rzek drogocenne domostwa – pałace i zamki ze złota, 
srebra lub pereł. Do tych rezydencji ściągały ofiary swojego śpiewu 
albo „ułowionych” kochanków20. Perły znajdują się na dnie oceanów  
i rzek, są więc przypisane do świata amorficznego, do chaosu  
i bezkształtności, jaki przedstawia sobą woda21. Łączą się też z żeńską 
stroną istnienia, wilgocią, ciemnością, upływającym czasem, bier- 
nością. Kryształ to symbol jasności i czystości, także symbol ducha;  
z uwagi na przezroczystość jednoczy przeciwieństwa: ducha i materię, 
drogocenny, bliski diamentowi22. Podwodny wspaniały świat fun- 
kcjonuje też w bajkach jako niezwykłe, pełne czarów i dziwów 
zatopione królestwo, gdzie mieszkają specyficzne nieziemskie istoty23. 
Woda (rzek, jezior, mórz) może również stanowić schronienie dla  
zaklętych panien, oczekujących na przybycie swoich wybawców24. 

Symbole poezji ludowej łatwo zmieniają się w znaki o alego- 
rycznych przesłaniach i nie zawsze muszą przywoływać odniesienia do 
mitycznej lektury, mogą np. stać się elementem wykładu o mora- 
listyczno-dydaktycznym charakterze. Wandzie w XIX wieku przypadła 
rola szczególna – otworzyła listę heroin, które do ostatniej krwi 
broniły swej czci przed zakusami cudzoziemców-zalotników25. Także 
ludowy charakter pierwszych zwrotek poematu Lenartowicza ustępuje 
wkrótce tajemniczemu, nocnemu nastrojowi dalszego ciągu utworu.  
Jasełkowa postać królowej występuje jako symbol Polski: 

                                                
20  Por. Cz. Białczyński, dz. cyt., s. 145; por. szerzej o rusałkach D. K. Zelenin: 

Izbrannyje trudy. Ocierki ruskoj mifołogii. Moskwa 1995, s141-233. 
21  P. Kowalski: Leksykon znaki świata, Omen, przesąd, znaczenie. Warszawa-

Wrocław 1998,  s. 432.  
22  Por. Leksykon symboli. Oprac. M. Oesterreicher-Mollwo, tłum. J. Prokopiuk. 

Warszawa 1992, s.75. 
23  Por. J. Papuzińska: Zatopione królestwo. O polskiej literaturze fanta- 

stycznej XX wieku dla dzieci i młodzieży. Łódź 2008. 
24  Por. więcej na temat eksplikacji wody: Słownik stereotypów i symboli ludowych. 

Red. J. Bartmiński, t.1: Kosmos, cz. II. Lublin 1999, s. 171. 
25  Por. P. Kowalski: Woda żywa…, dz. cyt., s. 242. 
 

 



 
14 

 
(7) Jam się w słońcu pokochała/Jak ta Polska cała/Jam za ludzi życie dała/Jak 
ta Polska cała 

 
Wanda-rusałka, co na łąkach, wodach, wrzosach omdlewa i ginie 

przeistacza się w symbol narodu. Tendencja patriotyczna mocno 
podkreślona w końcowej części poematu tworzy z Wandy-topielicy 
Wandę-Amazonkę, bohaterską dziewicę walczącą za ojczyznę, 
czuwającą nad niedolą narodu26. W perspektywie kulturowych 
przemian semantycznych, …liczne historie Wandy nie są dopo- 
wiedziane do końca. Antygona, Ifigenia, Judyta, Joanna d’Arc,  
ofiara, czarownica, boginka rzeczna – to kolejne jej przemiany – 
podkreśla Monika Rudaś-Grodzka27. 

Nieco odmiennym wariantem podwodnych zaślubin jest ballada  
Aleksandra Dunin-Borkowskiego Królowa toni28. To literacki 
wizerunek rusałki wodnej, która została przywołana przez rybaka,  
płynącego wzdłuż Dniestru, dźwiękami wydawanymi przez bry- 
lantową piszczałkę. Jest kobietą dziwnej urody – pół-dziewczyną, pół- 
rybą (analogia z syreną): 

 
(8) Jakąś szczególną istotą / Ogon był rybi i piersi kobiece / A w piersiach ogień 
się pali  

 
Ponadto wystylizowana została zgodnie z „poetyką uroku”: 
 

(9) Ząbki jej z pereł, usta z korali / A z niebieskiej zorzy lice… 

 
Warto w tym miejscu przywołać symbolikę wspomnianych powyżej 

kamieni szlachetnych. Koral nawiązuje do symboliki życia, ponieważ 
pochodząc z odmętów wodnych, ma naturę nie tylko chtoniczną, ale  
i akwatyczną, zapewnia szczęście, pogodę ducha, błogosławieństwo sił 
przyrody. Także perła łączy się z żywiołem wody, przywołuje więc 
sensy płodnościowe. Występuje również jako znak czystości, 
tajemnicy, wzniosłości, bogactwa i kobiecości, ma konotacje 
starożytne – była atrybutem bogini miłości Afrodyty w Grecji, w folk- 
lorze jest spokrewniona z księżycem. Egipska królowa Kleopatra  
podawała swoim rzymskim kochankom perły rozpuszczone w winie. 
Liczyła, że w ten sposób wzmocni ich siłę pożądania. Rzymianie  
wierzyli też, że obszywanie rąbków szat i wplatanie pereł we włosy 

                                                
26  Por. podobne ujęcie Wandy: B. Walęciuk-Dejneka, Wioleta Wenerska, dz. cyt., 

szczególnie cz. II artykułu. 
27  Por. M. Rudaś-Grodzka: Wanda. W: Polka: medium, cień, wyobrażenie. Red.  

A. Zawadowska, M. Rudaś-Grodzka. Warszawa 2006, s. 219. 
28  Por. A. Dunin-Borkowski: Królowa toni. W: Ballada polska. Oprac. Cz. Zgo-

rzelski. Wrocław 1962, s. 275. 



 
15 

pomaga w zdobyciu wzajemności uczuć29. Na obecność symboliki 
akwatycznej w literackiej kreacji nimfy wskazuje też opis jej wzroku:  
oczy jak krynice czyste. 

Rusałka kusi rybaka nie tylko atrybutami kobiecości30, ale też 
słodkimi słowami wspaniałej wizji wspólnego życia i zamieszkania  
w cudownym miejscu. Zgubny powab wodnych otchłani przedsta- 
wiony został szczególnie pięknie i zachęcająco: 

 
(10) Książęciu fali / Przybiegłam na twoje słowo / W pałacu moim wszystko 
gotowo / Czeka nas łoże z korali… 

 
Rybak musiał najprawdopodobniej ulec pokusie, gdyż rano zobaczono 
go (ich) w łódce: 
 

(11) Jeszcze w nich spały kochanków twarze / Ale ich budzić nie śmieli 

 
Słusznie zauważył Adam Fischer: żaden rybak w jasne wieczory  

nie popłynie czółnem na rzekę, bo na spławach porosłych zielonym 
oczeretem i gęstą łoziną igrają rusałki, czyhające na ludzkie życie31. 
Te wodne panny, nagie, z rozpuszczonymi włosami uwodzą, czarują,  
do śmierci łaskoczą lub topią32. 
 

 
Bibliografia: 

 
-Afanasjew Aleksandr N.: Poeticzeskije wozzrienija Sławian na prirodu. Moskwa 
1965, t.1. 
-Ballada polska. Oprac. Cz. Zgorzelski. Wrocław 1962. 
-Bartmiński J.: Folklor – język – poetyka. Wrocław 1990. 
-Bartmiński J.: O języku folkloru. Wrocław 1973. 
-Białczyński Cz.: Stworze i zdusze czyli starosłowiańskie boginki i demony. Kraków 
1993. 
- Borkowski A.: Uwagi o symbolu i alegorii. Przegląd wybranych koncepcji i teorii 
od starożytności do współczesności. „Conversatoria Litteraria” 2010, nr 3, s. 79-91. 
-Czabanowska A.: Wyobraźnia akwatyczna w poezji Młodej Polski. „Pamiętnik 
Literacki” 1987, z. 3. 
-Czernik S.: Stare złoto. O polskiej pieśni ludowej. Warszawa 1962. 

                                                
29  Por. P. Kowalski: Leksykon…, s. 432-434 (hasło: perła), por. też B. Krzywobłocka, 

R. Krzywobłocka: Tajemnice klejnotów. Warszawa 1983, s. 65-66, 73, por. też  
W. Kopaliński: ,Słownik symboli. Warszawa 2001, s. 307-308. 

30  Kuszenie mężczyzn należało do niemalże stałych zadań rusałek, kusiły nie tylko 
swoim zachowaniem, wyglądem, ale też śpiewem, por. też w tej samej tonacji 
utrzymany utwór Józefa Bohdana Zaleskiego, Czarnoksiężniczka. W: J. B. Zaleski: 
Wybór poezyj. Oprac. B. Stelmaszczyk- Świontek. Wrocław 1985,  BN I 30, s.211. 

31  Por. A. Fischer: Rusini. Lwów 1928, s.131. 
32  Por. W. Klinger: Wschodnio-europejskie rusałki i pokrewne postaci demo- 

nologii ludowej a tradycja grecko-rzymska. Kraków 1949, s. 16. 



 
16 

-Długosz J.: Roczniki czyli Kronika sławnego Królestwa Polskiego. Warszawa 1961, 
ks. 1-2. 
-Durand G.: Wyobraźnia symboliczna, tłum. Cezary Rowiński. Warszawa 1986. 
-Eliade M.: Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski. Warszawa 1966. 
-Fischer A.: Rusini. Lwów 1928. 
-Frazer J. G.: Czarownik, kapłan, król: wykłady o pierwotnych dziejach instytucji 
królewskiej. Warszawa 1911. 
-Iwanow W. W., Toporow V. N.: Mify narodow mira. Moskwa 1982. 
-Janion M.: Gorączka romantyczna. Gdańsk 2007. 
-Język, kultura i świat roślin. Księga pamiątkowa ofiarowana profesor Halinie 
Chodurskiej. Red. E. Komorowska, D. Stanulewicz. Szczecin 2010. 
-Klinger W.: Wschodnio-europejskie rusałki i pokrewne postaci demonologii 
ludowej a tradycja grecko-rzymska. Kraków 1949. 
-Kowalski P.: Leksykon znaki świata, Omen, przesąd, znaczenie. Warszawa-Wrocław 
1998. 
-Kowalski P.: Woda żywa. Opowieść o wodzie, zdrowiu, higienie i dietetyce. 
Wrocław 2002. 
-Krzywobłocka B., Krzywobłocka R.: Tajemnice klejnotów. Warszawa 1983. 
-Lenartowicz T.: Szopka. Warszawa 1928. 
-Majer-Baranowska U.: Dunaj w folklorze polskim. „Etnolingwistyka” 1996, t.8. 
-Owczarski W.: Mickiewiczowskie figury wyobraźni. Gdańsk 2002. 
-Papuzińska J.: Zatopione królestwo. O polskiej literaturze fantastycznej XX wieku 
dla dzieci i młodzieży. Łódź 2008. 
-Pauli Ż.: Pieśni ludu polskiego w Galicji. Red. H. Kapełuś. Wrocław 1973. 
Polka: medium, cień, wyobrażenie. Red. A. Zawadowska, M. Rudaś-Grodzka. 
Warszawa 2006. 
-Tokariev S. A.: Religioznyje wierowanija. Moskwa 1957. 
-Walęciuk-Dejneka B., Wenerska W.: Akwatyczne figury Wandy – w po-szukiwaniu 
znaczeń. „Literatura Ludowa” 2009, nr 3. 
-Wodne zaślubiny. W: Polska ballada ludowa. Antologia. Wybór i oprac. E. Jawor-
ska. Kraków 1991. 
-Wójcicki K. W.: Pieśni ludu Białochrobatów, Mazurów i Rusi znad Bugu, t.1. 
Wrocław 1976. 
-Zaleski J. B.: Wybór poszyj. Oprac. B. Stelmaszczyk- Świontek. Wrocław 1985. 
-Zelenin D. K.: Izbrannyje trudy. Ocierki ruskoj mifołogii. Moskwa 1995. 
Zwierzyński L.: Wyobraźnia akwatyczna Mickiewicza. Katowice 1998. 

 

 

 

 

 

 



 
17 

Urszula Markiewicz 
(CBN IKRiBL) 
 
 

Romantyczny czy realny kochanek?  
Dzieje romansu z Delfiną Potocką 

 
 

Abstract:  

The text deals with the fascinating problem of romanticism concerning the history 
of romance. The first part contains the presentation of the romance between the poet 
and Delfina Potocka. We can take a look at how this relationship developed over  
a period of several years. In the second part, we study the issue of how the romance 
has its the effect on Zygmunt Krasiński.  

 
Keywords: Zygmunt Krasiński, Delfina Potocka, Romanticism, Epistolography, 

Biography. 

 
 

Pierwszy wpływ na autora Irydiona wywarła jego matka 
Maria, Urszula z Radziwiłłów. Choć stracił ją w młodym wieku, licząc 
10 lat (1822 rok) to jako dziecko spędzał z nią dużo czasu.  
W późniejszym okresie kilka kobiet odgrywało mniej lub bardziej 
znaczące role w biografii Zygmunta Krasińskiego. Podczas okresu 
genewskiego ogromne znaczenie w kreowaniu romansowego wątku 
biografii odegrała córka bogatego kupca, Angielka, Henrietta Willan. 
Ze znajomości tej nie zachował się żaden list. Pewne echa stylizowanej 
miłości poety możemy odnaleźć w korespondencji do Henry’ego 
Reeva. Jest to najbardziej stylizowany wątek z tego czasu. To tutaj 
epistolarny kształt romantycznej miłości Krasińskiego osiąga punkt 
kulminacji. Widzimy idealną wizję romantycznego kochanka i miłość 
pełną wzburzenia, namiętności, zespolenia dusz dopiero po śmierci  
a także odejście od filisterskiej koncepcji miłości dążącej do proza- 
icznej finalizacji – małżeństwa. Zygmunt Krasiński zapewnia swoją 
ukochaną o ogromnej miłości, lecz na łamach kart korespondencji  
z Reeve’em dopełnia obrazu w tonacji romantycznej. I tak w liście z 18 
listopada 1830 roku pisze: 

 
nigdy nie będę jej mężem, […] inny musi zostać jej przewodnikiem i opiekunem 
[…], mogę tylko być jej przyjacielem, przyjacielem, który gotów w jej obronie 
poświęcić życie i majątek […] ta przyjaźń, czuła i słodka jak uczucia brata i siostry, 
trwać będzie do końca życia, a po śmierci odzyskam znów swoje prawa1. 

 

                                                
1  Cyt. za: Z. Sudolski: Wstęp do: Zygmunt Krasiński: Listy Wybór. Oprac. Z. Su-

dolski. Wrocław 1997, BN I-282,s. XXXV.  



 
18 

Zarysowuje się tutaj swoisty obraz postrzegania małżeństwa  
i miłości w myśl artystycznej mody epoki. Co więcej, wszystko to 
wpisane zostaje w obraz romantycznej egzaltacji, którą Zygmunt 
Krasiński solidnie wypełnia. Dodaje do tego jeszcze cierpienie, bez 
którego uczucie to nie jest pełne: podkreśla niespełnienie nadziei ojca 
wobec niego, zrujnowaną młodość dziewczyny.  

Jedną z kolejnych kobiet w życiu Krasińskiego była kuzynka  
i bohaterka młodzieńczego romansu poety, Amelia z Bronikowskich 
Załuska o osiem lat starsza od poety. Relacja ta, to ostania, owiana 
nimbem tajemnicy, czysta i idealna miłość romantyczna2. W opino- 
górskich murach decydującą rolę w zalotach do ukochanej cioci gra 
wyłącznie wyobraźnia. Romans ten (jeśli można nazwać go takim) 
należy w całości do stylizacji poetyckiej. Nie jest on obciążony 
złożeniem przyszłej przysięgi małżeńskiej, a obie strony świadomie 
idealizują swoje przeżycia. Zygmunt Krasiński zdecydowanie 
hiperbolizuje własną miłość i zdaje sobie sprawę z możliwości 
poetyzacji uczuć, które przechowuje i rozwija jedynie w sferze 
wyobraźni. Natomiast Amelia Załuska podtrzymuje jedynie tę poe- 
tycką tonację romansu i zapewnia poetę o swoim przywiązaniu tak  
czysto siostrzanym i godnym pozazdroszczenia przez wszystkich 
aniołów3. Z korespondencji tej zachowały się wyłącznie szczątki, 
epizod tworzonej przez „poetę ruin” romantycznej biografii nie jest 
więc do końca znany. Ocalałe fragmenty wskazują jednak na pełną  
stylizację i tonację zgodną z duchem epoki:  

 
Kocham jak siostrę jedyną na świecie kobietę, która mi powiedziała: „Kocham 
Cię” [H. Willan]; a ubóstwiam całą miłością kobietę, która mi rzekła: „Będę twą 
siostrą”. Żadne z mych pragnień nigdy się nie spełniło. Mam coś w głębi mej 
duszy, a skazany jestem na to, żebym był niczym4.   

 
Relacja z Joanną Bóbr-Piotrowicką pozbawiona jest romantycznej 

egzaltacji. Jest to uczucie o charakterze zmysłowym, dlatego spo- 
tykamy się tutaj ze spełnieniem. Krasiński w listach do ukochanej 
pozbywa się idealizacji pisze minorowo, wspomina spędzony czas  
z kochanką i wyczekuje następnego spotkania. Jednakże romans 
łączył się z trudną sytuacją Joanny Bobrowej, gdyż była mężatką  
i posiadała dwie dorastające córki. Zygmunt Krasiński jako 
nieodrodny syn swojej epoki znalazł tutaj pole do kolejnej kreacji 
własnej biografii. Mógł układać dramat romansu, stawiać czoła 
przeciwnościom losu i opinii społeczeństwa. Depresja, mająca rodzinę  

                                                
2  Z. Sudolski: Korespondencja Zygmunta Krasińskiego. Studium monograficzne. 

Warszawa 1968, s. 40.  
3  Ibidem, s. 41. 
4  J. Kallenbach: Zygmunt Krasiński. Życie i twórczość lat młodych (1812-1838). 

Lwów 1904, t. II. s. 20.  



 
19 

kochanka, to wszystko nasuwa młodemu poecie typowo romantyczną 
pozę buntu wobec otoczenia. Samo zakończenie romansu nabiera 
tragicznego finału, bo uczynione jest na wyraźną prośbę generała 
Wincentego Krasińskiego.  

Największą rolę w życiu Zygmunta Krasińskiego i corpus 
epistolare odegrała Delfina Potocka, uosobienie kobiety posiadającej 
wszelkie cechy charakterystyczne dla epoki Romantyzmu. Była  
swoistą Elektrą dla autora Nie-Boskiej Komedii. W międzyczasie 
trwania tej relacji poeta bierze za żonę Elizę z Branickich, która  
wkracza na arenę romantycznego przeżywania miłości przez poetę.  

Przedstawione adresatki listów Zygmunta Krasińskiego mają 
znaczny wpływ na rozwój jego cech romantycznych i podejmowania 
kolejnych prób kreowania własnej romansowej biografii literackiej. 
Każde uczucie jest dla poety podłożem do lubowania się w stylizacji 
emocji i odczuć wpisanych w konwencję epoki. Realność jest zgoła  
odmienna od świata, jaki mamy przedstawiony w listach. Niezmiernie 
trudno jest jednoznacznie określić, co jest prawdą a co wyłącznie 
wytworem imaginacji w romansowym wątku biografii Zygmunta 
Krasińskiego. Jednakże pomimo tej dychotomii z korespondencji 
wyłania się obraz poety – romantyka i auto–kreatora, będącego  
wyróżniającym się indywiduum na przestrzeni epoki. 

Stanisław Pigoń wydał celną opinię na temat obrazu listów jaki się  
z nich wyłania, a także podejścia do tego cennego źródła wiedzy:  

 
W wypadku listów Zygmunta Krasińskiego jesteśmy po trosze w położeniu 
Tarkwiniusza, według starej legendy kupującego u Sybilli zwoje z tekstami 
przepowiedni. Ociągał się z nabyciem całości za cenę, która mu się wydała zbyt 
wysoka, a potem, po wrzuceniu przeważnej ich części w ogień, za pozostałą resztę 
zapłacił tę samą, na początku żądaną sumę. W podobny nieco sposób potoczyły się 
sprawy u nas z listową spuścizną po Krasińskim. Można było ogłosić przed wojną 
za cenę nie nadmierną, a tylko przy nakładzie silnej działającej troski, całe wielkie 
zespoły jego listów do ojca czy Delfiny Potockiej; a teraz, kiedy autografy ich 
spłonęły, o każdy szczęśliwie ocalony strzęp zabiegamy ze starannością, która 
może wydać się komu aż nazbyt przesadna. Straciliśmy snopy, tym więcej cenimy 
ocalone kłosy, czy tylko ich odłamki5.  

 
Dlatego też idąc za określeniem Stanisława Pigonia cenne „kłosy”  

romansowego wątku biografii Zygmunta Krasińskiego, pomimo 
egzaltowanej i stylizowanej formy, są świadectwem niezwykłego 
tworzenia rzeczywistości epistolarnej, widocznej w niezwykłej  
korespondencji poety z „kochanicą romantyzmu” Delfiną Potocką.  
 

                                                
5  S. Pigoń: Urywki listów Zygmunta Krasińskiego do Delfiny Potockiej (1843-

1858). „Pamiętnik Literacki” 1965, nr 3, s. 217.  

 



 
20 

 Kilka spojrzeń na sylwetkę Dialy6 
 
Adresatką przeobfitej korespondencji, z której do czasów 

współczesnych zachowała się zdziesiątkowana część materiału 
literackiego,7 jest owiana legendą literacką epoki – Delfina z Koma- 
rów Potocka, o pięć lat starsza od poety. Urodziła się na Podolu  
w 1807 roku, a zmarła w Paryżu w 1877. Pochodziła z poważanego 
rodu starej ruskiej szlachty, którego świetność dawno podupadła. Do 
stanu z czasów przeszłości ród ten podniósł ojciec Delfiny, Stanisław 
Delfin Komar, herbu Korczak. Zaczął on karierę żołnierską, a później 
osiadł w rezydencji założonej w Kuryłowcach. Prowadził świetnie 
prosperujące gospodarstwo przy pomocy małżonki Honoraty  
z Orłowskich. Z sześciorga dzieci Delfina była najstarszą z trzech 
córek, od dziecka czarowała wszystkich swoją urodą. Oczarowywała 
współczesnych nie tylko wyglądem, lecz także rzadkim głosem  
o szlachetnej czystości dźwięku. Jako dwunastoletnia dziewczynka 
rozkochała w sobie Mieczysława Potockiego, który był synem 
targowiczanina Szczęsnego, pana na Tulczynie. Pierwsze uczucie nie 
zostało nawet zatarte poprzez wyjazd Delfiny z matką do Włoch  
około roku 1822. Trzy lata później, w październiku 1825 roku, odbył 
się ślub Delfiny Komarówny z Mieczysławem Potockim. Zaręczyny te,  
odbyte miesiąc wcześniej, relacjonuje ojcu przebywający na Podolu 
wówczas Zygmunt Krasiński w sposób obojętny8:  

 
Nowina Podolska, że dzisiaj, t. j. w dzień św. Michała, są zaręczyny Panny Delfiny 
Komarówny z P. Mieczysławem Potockim, co bardzo gniewa Pana Orłowskiego9.  

 
Trzynastoletni wówczas poeta nie domyślał się wtedy, kim stanie  

się dla niego i jaką rolę w jego życiu odegra pani Delfina Potocka.  
Życie z Mieczysławem Potockim nie ułożyło się szczęśliwie. Delfina 

szukała ideału, miała usposobienie melancholijne i zamyślone, z kolei  
Mieczysław Potocki chodził „twardo po ziemi” i z sarkazmem 
reagował na zachowania żony. Co więcej był on awanturnikiem, a jego  
zwichrowana natura doprowadziła go do więzienia. Nieszczęść 
dopełniły zgony dzieci. Powodowało to nieporozumienia, bo Mieczy- 

                                                
6  Jedno z określeń Delfiny Potockiej, jakie możemy znaleźć w korespondencji  

Zygmunta Krasińskiego z ukochaną. Poza tym spotykamy się także z: Sorrento, 
Didysz, Dysz, Consuelo (określenie zaczerpnięte z powieści George Sand o takim 
samym tytule Consuelo).  

7  Zachowały się 702 listy zebrane w późniejszym okresie do całościowego wydania 
poprzez Zbigniewa Sudolskiego. Ukazały się w postaci trzech tomów.  

8  Z. Sudolski: Wstęp do: Krasiński: Listy do Delfiny Potockiej. Warszawa 1974, t. I, 
s. 9-10. 

9  Cyt. za: J. Kallenbach: Zygmunt Krasiński. Życie i twórczość lat młodych (1812-
1838). Lwów 1904, t. I s. 47.  



 
21 

sław Potocki pragnął bardzo męskiego potomka. W 1830 roku cała  
rodzina Komarów udaje się w podróż po Europie, dwa lata po tym 
umiera Stanisław Komar, a wdowa po nim osiadła w Paryżu. Delfina 
została przy swojej matce i od tego momentu staje się bardzo rzadkim 
gościem w kraju. Dochodzi potem do ostatecznego rozstania z mężem,  
co w skutku długofalowym doprowadzi do ciągnącego się rozwodu, 
którego żąda Mieczysław Potocki i ostatecznie go dostaje, a postać 
jego będzie wspominana na kartach korespondencji Krasińskiego do  
Delfiny. Romantyczna muza została na stałe nad Sekwaną, poznawała 
wielki świat;  bawiła na dworach możnych, wzbudzając męskie 
zachwyty i otoczona jest gronem wielbicieli, do których należeli: 
książę d’ Orleans, Charles Flahaut, czy Chopin10. Jej życie prze- 
pełnione było romansami, melancholią i spleenem. Otrzymała 
wszelkie zadatki na idealną, romantyczną kochankę i taką się stała. 
Znakomity przykład tego obrazu miłości epoki i pasjonującej  
„komunii dusz” dostajemy w listach Zygmunta Krasińskiego.    
 
Zespolenie dusz – dzieje romansu Zygmunta Krasińskiego  
z Delfiną Potocką 
 

24 grudnia 1838 roku podczas Wigilii w Neapolu młody poeta 
zostaje wprowadzony przez swojego ojca do salonu państwa Komarów 
i tam poznaje oficjalnie Delfinę Potocką. Generał Wincenty Krasiński 
sądził, iż pod wpływem chwilowego uroku najstarszej z sióstr 
Komarów, to jest Delfiny, autor Nie-Boskiej Komedii zapomni szybko 
o ostatniej przygodzie z Joanną Bobrową. Cel „drogiego papy” został 
osiągnięty, jednakże nie zdawał on sobie sprawy, iż z zauroczenia  
rozwinie się najbardziej fascynujący romans w historii literatury. 
Zygmunt Krasiński zapoznaje kobietę, jak na ówczesny czas bardzo  
dojrzałą, miała 32 lata, zerwała stosunki z mężem i nie obce były jej 
romanse.  

Delfina Potocka miała wszelkie cechy idealnej, romantycznej 
kochanki, łączyła je w sobie, tworząc charakterystyczny obraz roman- 
sowej heroiny:  
- była duszą nieodgadnioną – l’âmeinconnue,  
- nie cieszyła się życiem, czuła do niego wstręt i szukała pocieszenia  
w sztuce i poezji, 
- to także kobieta opuszczona – femme abandonnée, szukająca zapo- 
mnienia i nowych wrażeń,  
- posiada ona także iskrę kobiety natchnionej – femme inspiratrice, 
która daje siłę twórczą artystom i włada nią11.  

                                                
10  Z. Sudolski: Wstęp do: Krasiński:  Listy do Delfiny…, dz. cyt., s. 10-11.  
11  Tamże, s. 12.  



 
22 

Korespondencję z ukochaną Sorrento można uznać za opus  
magnum Zygmunta Krasińskiego w świetle romansowego wątku 
epistolografii i biografii literackiej poety. To tutaj Krasiński wzniósł 
się na wyżyny listu – wyznania, oprowadza nas po zakamarkach 
labiryntu swojej wielkiej miłości. Nad realnymi szczegółami, opisami 
stanów psychiki górować zawsze będzie skłonność autora Irydiona do  
„rozognionej wyobraźni”, romantycznej egzaltacji, upodobanie do 
dramatyzowania przeżyć, a także teatralizacji całego związku. 
Zygmunt Krasiński w listach do swojej ukochanej pisze już jako 
mężczyzna, który ma ukształtowane własne poglądy na drugą płeć, 
pełen jest zachwytu dla nich. I tak w liście z 15 –16 października 1844  
przyznaje się do tej kreacji:  
 

[…] ja sobie bym tego nie pisał, bo nie chciałoby się, ale dla Ciebie miłość moja 
gna i musi, bym te myśli kładł na papier12. (LDP, t. II, nr 364, s. 530) 

 
Zygmunt Krasiński w imaginacyjnym szale tworzy owe listy,  

ogromną rolę odgrywa jego wyobraźnia poetycka, lecz także 
niezdolność do czynu. Przedstawia nam swój świat uczuć i przygód. 
Listy te odtwarzają niezwykłą historię. Co więcej, jest to forma 
pamiętnika, a czasami przybiera postać dziennika. Materiał ten  
można czytać jako pasjonujący romans powieściowy w listach.  

Poeta na swą bohaterkę romansu wybrał heroinę romantyczną  
Delfinę z Komarów Potocką, będącą w separacji z mężem i osnutą 
sławą muzy Chopina. Była magnetyczna zarówno pod względem 
urody, jak i dopasowania się do ról jakie przyszło jej odgrywać  
w życiu. Utalentowana, czarowała głosem. Wykorzystała w pełni okres 
spleenu, fascynowała własną osobą epokę artystów Romantyzmu  
polskiego i europejskiego.  

Zygmunt Krasiński jako epistolograf chce utrwalić uczucia,  
pokazać genezę swoich przeżyć, to skłania go ku tworzeniu tak bogatej 
korespondencji. Pierwszy zachowany list do ukochanej pochodzi z 18 
lutego 1839 roku, Krasiński niespełna dwa miesiące po poznaniu się  
z Dialy kreśli już pełne żaru miłosnego słowa, zaczyna własną kreację 
biografii w świetle listów:  

 
[…] nie powtórzę Tobie słowa „żegnam”. Już ono dało mi się we znaki przed 
trzema dniami. Taka chronologia zewnętrznych zdarzeń, ale czuję, że to było w 
innym świecie, pod innym zupełnie niebem, daleko stąd i dawno już, a zatem ja 
nie żegnam Ciebie. (LDP, t. I, nr 1, s. 27-28)  

 

                                                
12  Z. Krasiński: Listy do Delfiny Potockiej. Oprac. Z. Sudolski. Warszawa 1975.  

T. I-III. Wszystkie cytaty z korespondencji Krasińskiego pochodzą z tej edycji,  
z użyciem skrótu:  (LDP). 

 



 
23 

Delfina Potocka staje się dla poety romantyczną kochanką, ale  
także duchową siostrą. Prawdziwa miłość to ta, oparta na byciu „duszą 
dusz”, romantyk, jakim jest autor Agaj-Hana, wyśmienicie odnajduje 
się w tej kreowanej romansowej biografii. Dobitniej ukazuje to kolejny  
list z 18 lutego 1839 roku:  

 
Nazywaj mnie bratem swoim, bo czuję się bratem Twojej duszy, czuję, że albo 
nigdy Cię widzieć nie powinienem był, albo nigdy się z Tobą nie rozstać. A ja czyż 
nazwę Cię: „siostro”? czyż ja zupełnie Cię jak siostrę kocham? Czyż mogę 
rozdzielać to, co czuję dla Ciebie, na klasyfikację, na imiona? Ja tylko wiem, że 
Ciebie ukochałem. Nazywaj mnie, nazywaj mnie bratem swoim. […]; ale Twoje 
imię niech w duszy mojej tajemniczym zostanie, tak jak te czarnoksięskie słowa 
pełne potęgi, co raz wymówione zaklinają tego, który je wyrzekł. (LDP, t. I, nr 2, 
s. 30-31) 

 

Okres od roku 1839 do 1844 to czas najintensywniejszych roman- 
tycznych uczuć poety, co wskazywać mogą zachowane szczątki ogro- 
mnego materiału epistolarnego, będące w świetle całego zasobu 
autografów zniszczonych w czasie wojennym, cennym fragmentem tej  
relacji. 

Zygmunt Krasiński układa własny romantyczny dramat. Delfina 
Potocka jest idealną aktorką współtworzącą kreację uczucia. 
Pozbawiona zobowiązań małżeńskich, zachwycająca urodą i talentem 
wokalnym, co więcej, posiadająca skłonności do teatralizacji własnego 
życia i przeżywania spleenu wpisuje się w konwencję czucia epoki.  
Z listów tych trudno czasami wydzielić literaturę i biografię. 
„Rozogniona wyobraźnia13” poety kształtuje obie sfery. Przy skłonno- 
ści do uzewnętrzniania się i autoanalizy nie można zapomnieć  
o wspomnieniu osobowych wzorców takich jak: Musseta czy Rous- 
seau. Przyznawali oni jednostce prawo wyłączne do osobistego życia, 
którego centrum staje się miłość. Autor Nie-Boskiej Komedii należy  
także do tego grona. W liście do Dialy z 15 – 16 listopada 1843 roku,  
a więc pięć lat po zawiązaniu się romansu, poeta tak przedstawia tę 
prawdę:  

 
W osobniku i w rodzie ludzkim jedno prawo, jedna prawda – alfą i omegą jest 
serce! Co zeń wybucha, oczyszcza się w mózgu i wraca oczyszczoną krwią do 
niego! Miłość wszystkiego końcem, celem, nie ma nic wyższego nad miłość na 
świecie. (LDP, t. II, nr 262, s. 146-147) 

 
Miłość romantyczna staje się dla Krasińskiego najwyższą siłą  

sprawczą, wszystko wobec niej maleje. Jest jak opium, po którego 
zażyciu, cała rzeczywistość zostaje zatracona. Potęgi tego uczucia nie  

                                                
13  Określenie użyte przez Zbigniewa Sudolskiego w artykule: Z. Sudolski: Zygmunt 

Krasiński w świetle korespondencji ojca. „Ruch Literacki” 1965, z. 6. 



 
24 

da się przezwyciężyć. Tragizm przemijania tak ważny dla romantyków  
nie dotyczy uczucia. Jedynie siła miłosna jest od tego uwolniona:  

 
[…] wszystko przeminie bez śladu! Ale to nie przeminie, cośmy wypłakali, to nie 
przeminie, cośmy uczuli, cośmy ukochali, ni dla nas, ni dla drugich, bo każda 
chwila taka wwieczniwa się w nas samych, a przez nas i w świat, bo przecież i my 
do świata ludzkości należym! (LDP, t. II, nr 368, s. 549) 

 
Wyznania te przepełnione są przekonaniem o niepowtarzalności 

uczucia kochanków. Zygmunt Krasiński żywi świadomość o wyjątkowo- 
ści tej miłości, która jest jedyna na ziemi, to zjawisko niepowtarzalne.  
 

Ludzie przyszli kiedyś nie zrozumieją bólów serc naszych, bo dla nich nie będzie 
już rozdziału, nie będą wiedzieli, jaką silną my kochać mogli się miłością. (LDP, 
t. II, nr 279, s. 206)  

 
W liście z 21 grudnia 1843 roku poeta do wyjątkowości uczucia dodaje 

także przemijalność czasu. Okres trwania ich romansu to rzecz wyjątko-
wa, Krasiński nie widzi drugiej takiej możliwej. Do głosu dochodzi tutaj 
stylizacja romantyczna, której kochankowie oddają się w całości.  

Młody miłośnik listów nigdy nie zakończy związku z Delfiną maria- 
żem, byłoby to sprzeczne z rzeczywistością, jaką wykreował. Podsyca- 
nie tajemniczości związku, sprzeciwianie się ojcu, który jest świadomy 
czynów syna, wszystko to kreuje idealne warunki do dalszego rozwoju  
wątku romansowego.  

Zygmunt Krasiński to intrygujący typ romantyka. Uwielbia wracać  
do miejsc i czasu spędzonego ze swoją ukochaną. Wszystkie odbyte 
razem podróże, stają się przyczynkiem do głębszego przeżywania 
uczucia. Przebywali razem we Włoszech, u podnóża Alp, wspólnie 
czytali Balladynę Juliusza Słowackiego, Marię Antoniego Mal-
czewskiego, rozprawki filozoficzne Konstantego Danielewicza, 
fascynowali się ulubionymi bohaterami, jak na przykład postacią  
hrabiny Lindy de Romeyro z romansu Jeana Paula Richtera o tytule 
Titan14. Sytuacje te są z doskonałą dokładnością odtwarzane w listach, 
tutaj poeta jest wyśmienitym obserwatorem i detalistą.  

W liście z 16 listopada 1844 Krasiński w zachwycającym opisie 
Warszawy, nakłada na siebie rzeczywistość i przebyty czas z uko-
chaną. Obraz realny, osnuty jest klimatem wspomnień, wszystko to 
nabiera plastyczności15: 

 

                                                
14  Z. Sudolski: Krąg epistolarny liryki Zygmunta Krasińskiego. „Przegląd 

Humanistyczny” 1984, nr 3, s. 32.  
15  Z. Sudolski: Główne tendencje w rozwoju epistolografii romantycznej  

w Polsce (Mickiewicz – Krasiński – Słowacki – Norwid ). „Przegląd Huma- 
nistyczny” 1987, nr  2, s. 44.  



 
25 

Wczoraj poszedłem nad wieczór na most wiodący do Pragi. Złowróżbną kwadrę na 
prawo ujrzałem na niebie, mroźno i błękitno było. Wisła rozlana szersza niż Ren 
pod Kolonią lub Moguncją – przez chwilę wydało mi się, żem na Renie, że idę 
gdzieś naprzeciwko Ciebie oczekiwanej, skądsiś mającej przybyć. Waliła rzeka 
majestatycznie, groźnie. Potem wracając w zachodzącym słońcu ujrzałem przed 
sobą czerwoną Warszawę i Zamek królów, i dzwonnice kościołów, i dalej na prawo 
Cytadelę. Wszystko to wznosiło się jakby w powietrzu, świecąc szczytami, a czarne 
już stopami przytykającymi do blado błękitnie płynącej Wisły. Widok ni 
powszedni, ni ciasny, ni bez wielkości. Duże to miasto i wieżyc jego wierzchołki 
ochotnie, wdzięcznie lecą w niebo, rzece nikt nie zaprzeczy, że energii pełna, że 
szeroko i szparko bieży. Las masztów wysokich stoi pod Zamkiem – jeszcze mi to 
bardziej Ren przypomniało, zadumałem się głęboko wracając. Tymczasem Żydy  
i żołnierze, przechodząc, przejeżdżając, turkotali po długim tym drewnianym, 
trzęsącym się moście – wróciłem do jaskini pełny smutku wypitego w chłodnym 
wietrze nad rzeką, czy w ostatnich słońca promieniach, czy też w tej kwadrze 
księżycowej, której się lękasz, gdy Ci po prawicy stanie, i cały wieczór leżałem  
w jaskini, a serce mnie strasznie dokuczało. (LDP, t. II, nr 375, s. 571-572) 

 
Jak i w liście z 20 listopada 1844 roku: 
 

Chodziłem teraz po ulicach miasta tego – błota i  w Paryżu być więcej nie może,  
a zapewne mniej na asfaltowych poduszkach, które wam za bruk służą, i pewno 
lepsze oświecenie gazem niż tutejsze olejem i rzadkich sklepów lampami. Jednak 
ponieważ w zmierzchu wszystko szaro wygląda, zaczęło mi się chodzącemu 
wydawać, żem gdzie w Rue Godot czy Mathurins, i że niezawodnie spotkam Ciebie 
[…] Marząc tak szedłem przez błoto, skrapiany deszczem, i lżej mi iść było. O tej 
godzinie wielki ruch jest na głównych tu ulicach – na Senatorskiej, na Miodowej, 
na Krakowskim Przedmieściu; tym bardziej mogłem się łudzić wielkiego miasta 
cochwilowymi potrąceniami i tak przenosiłem się do Paryża […], i szukałem, 
spodziewałem się Ciebie na warszawskim bruku. (LDP, t. II, nr 376, s. 573-574) 

 
Opis ten ze wszech miar przesycony jest realiami życia. Zygmunt  

Krasiński przedstawia Warszawę ukochanej, która nigdy w niej nie 
była. Listy te zawierają w sobie także spory ładunek emocjonalny,  
dzięki czemu przeżycia i obserwacje stają się bardzo wiarygodne16.  

W opisach miejsc autorstwa Krasińskiego dominują także motywy 
typowe dla epoki: gotycyzm, zmierzch a na dodatek strzeliste łuki wież 
spowite bluszczem. Również takie tematy podejmuje Zygmunt Krasiń-
ski w listach do ukochanej. Podczas przebywania w Heidelbergu, w tek-
ście datowanym na 2 sierpnia 1847 roku Delfina dostaje taki obraz miejsca:  

 
Ależ prawda, że ten zamek gotycki, cały obluszczony i opowojowan, cały kwiatów 
pełen, a wznoszący się śród olbrzymich gór zielonych i nad rzeką zwierciadlaną, 
czarodziejskim jest jakoby  zjawiskiem. (LDP, t. III, nr 563, s. 387-388) 

 
Poza kunsztownymi relacjami z miejsc, w jakich Krasiński prze-

bywał, na łamach korespondencji prowadzi także z Delfiną rozmowy 
na tematy sztuki, literatury, polityki czy muzyki. Pojawiają się także uwa- 

                                                
16  Ibidem.  



 
26 

gi o stanach gospodarki, nowinki polityczne, bądź tematyka kulinarna.  
Kochankowie czytają razem literaturę, zachwycają się malarstwem.  
Korespondencja ta poza wątkiem erotycznym zawiera w sobie wiele  
elementów rzucających światło na obraz epoki. Zygmunt Krasiński starał 
się wytłumaczyć Sorrento zawiłą filozofię Hegla, gdzie za przykład  
posłużyła mu komoda. W tym skojarzeniu, w sposób nie-skomplikowany  
poeta przekłada zawiłe prawidła, nauki autora Fenomenologii ducha :  

 
Bierz w ten sposób: stoi komoda, szuflady wysuwasz, wysunięta jest negacją 
komody, gdy ją nazad zanegujesz, to jest wsuniesz do komody, tę negacją negacji 
– znów otrzymasz komodę, jak na początku było, ale będziesz wiedziała, że  
w komodzie są szuflady i co w szufladach, czyli będziesz znała, co komoda, prawdę 
całą komody! […] ten przykład komody całą filozofię niemiecką w sobie zawiera, 
całą metodę Hegla, tj. prawo, podług którego wszystko się dzieje w rozumie  
ludzkości. (LDP, t. I, nr 90, s. 394)  

 
W liście z 17 grudnia 1841 roku Zygmunt Krasiński podkreśla by  

Didysz nie uznawała tłumaczenia heglowskiej komody za błahą 
sprawę, lecz ekwiwalent nauki niemieckiego filozofa:  

 
Nie bierz Ty tej komody za głupstwo, […], ona jest sprowadzeniem całej Hegla logiki 
do ostatecznego wyrazu pojętliwości, czystości, oczywistości. (LDP, t. I, nr 95, s. 419)  
 
Materiały te ukazują szerokie spectrum zapatrywania poety na  

ukochaną w dobie epoki Romantyzmu. Nie jest ona wyłącznie 
obiektem westchnień, uniesień przepełnionych romantyczną  
egzaltacją. To także „duchowa siostra” i korespondentka na poziomie 
intelektualnym. Ze swoją małżonką Elizą Krasińską autor wymienia 
także spostrzeżenia dotyczące sztuki, literatury, muzyki, jednakże 
różnią się one diametralnie od korespondencji z Delfiną. Teksty te są  
chłodne i brak w nich romantycznego tonu pasji Zygmunta 
Krasińskiego.  

W liście z 25 września 1847 „poeta ruin” daje kilka uwag na temat 
Rękopisu znalezionego w Saragossie. Wnikliwy komentarz pozba- 
wiony jest tła emocjonalnego i tutaj znajdujemy echa romantycznej 
stylizacji. Eliza z Branickich jako żona Zygmunta Krasińskiego została 
zepchnięta do roli ,,przyziemnej małżonki’’, niewchodzącej w obręb  
fascynacji „rozognionej” wyobraźni autora Nie-Boskiej Komedii:  

 
Jana Potockiego czytałaś właśnie (Rękopis znaleziony w Saragossie) i ja go 
czytam w tych czasach. Fantastyczniejszy od Hoffmana, dowcipny jak 
Beaumarchais, rozmaity i bogaty jak 1000 nocy. Wszystkie romanse naszej epoki 
razem zebrane jeszcze nie warte jednego, którego każda stronica 8 tomów 
Dumasowi mogłaby podać. Znakomite to dzieło, ale arcyironiczne i rozpasane!…17 

                                                
17  Cyt. za: Z. Sudolski: Krasiński do Elizy i Delfiny. „Twórczość” 1956, nr 7,  

s. 99.  



 
27 

 
„Konflikt interesów” – małżeństwo z Elizą z Branickich  
a kulminacja romansowego wątku biografii 

 
Zygmunt Krasiński pomimo małżeństwa, nie zakończył romansu  

z Delfiną Potocką. Wręcz przeciwnie, był to jeszcze silniejszy przy- 
czynek do scementowania więzi łączącej romantycznych kochanków. 
Stylizowane życie poety otrzymało kolejną rolę, jaką autor Przedświtu 
przybrał z wielką, chęcią tragiczny mąż – kochanek. Niezrozumiany  
przez otoczenie, przymuszony do niefortunnego mariażu, jedyną 
ucieczkę znajdował w miłości pozamałżeńskiej. Wytacza wojnę całemu 
światu, przeciwko kodeksom epoki i utartym konwenansom. W tym  
okresie uczucia poety osiągają kulminację, groteskowość sytuacji 
poddana zostaje w listach patosowi. Autor Agaj-Hana wierny jest  
teorii sformułowanej podczas genewskiego zauroczenia Henriettą 
Willan.  

Poeta zawiera małżeństwo z Elizą z Branickich w lipcu 1843 roku,  
do tego czasu starał się zwodzić swojego ojca generała Krasińskiego 
zapewnieniami na temat przygotowania się do ślubnego obowiązku. 
Jednakże „drogi papa” był cierpliwy, wyczekał i wymusił na synu  
zakończenie romansu z Joanną Bobrową, a teraz miał bardzo silny  
wpływ na to, iż jego syn stanął na niechcianym ślubnym kobiercu.  

Działania Zygmunta Krasińskiego przepełnione zostają sprze- 
cznościami. Trwa w świecie stałej imaginacji, czuje silną odrazę do  
instytucji małżeństwa, modli się, by panna nie przyjęła jego ręki, 
skłócony ze światem, ciągle wspomina poświęcenie dla ojczyzny. 
Twórcę Nie-Boskiej Komedii nie sposób pojąć od razu. Pełno w jego  
czynach niekonsekwencji i bezsilności. Jest rozdarty wewnętrznie, 
przepełniony wahaniami i wzniosłymi deklaracjami. Daje obraz 
konfliktu z samym sobą, własną biografią, pozą stylizacyjną, a ślepym 
oddaniem się na usługi epoki. W liście z 8 stycznia 1843 roku poeta  
tworzy emocjonalne zapewnienie miłości do Delfiny Potockiej:  

 
Mówią, że wola człowieka działa – pięknie tu wola moja działa, sam zbieg 
okoliczności wszystko zrobił i robi. Stałem, patrzałem, wreszciem jedno słówko 
wyrzekł i klamka losu gotowa zapaść! Ale cokolwiek się stanie, prawda tylko 
prawdą być może, a prawdą jest, żem na wieki Twój, w każdym miejscu  
i położeniu Twój, tylko Twój! (LDP, t. I, nr 179, s. 678)  

 
Delfina Potocka zafascynowała poetę trwale, w pełnym emocji  

liście oddaje się tylko jej i tak też jest zawsze. Autor w listach używa 
bardzo często pożegnalnych sformułowań, pełnych dramatyzmu: 
„Twój na wieki Zyg.”, „Niech Bóg Cię strzeże, ja Twój na wieki Zyg.”  
czy „Twój do zgonu i po zgonie Zyg.”, „Twój teraz i na wieki”.  



 
28 

W połowie stycznia 1843 Krasiński na łamach korespondencji  
z Dialy przedstawia rozmowę pomiędzy nim a Elizą, która przyjęła 
jego oświadczyny. Już w tym momencie dochodzi do kreowania 
misternej stylizacji cierpienia, przygotowywanej krok po kroku do  
zbierania coraz większego żniwa rozpaczy.  

 
Powiedziałem jej, o ile mogłem tylko, jak dalece nieszczęśliwa ze mną będzie. […] 
Chciałem się z nią widzieć, by ją reflektować i zapytać, czyby nie mogła być 
szczęśliwszą z kim innym na świecie. Na to odpowiedziała, że nie żąda już teraz, że 
dawniej jej było kochać ogromnie i być kochaną nawzajem, tak, lecz że teraz wie, 
że z nikim szczęśliwą nie będzie. Na to wyliczyłem jej szereg moich wad. –
„Wszyscy, którzy żyli ze mną, w końcu zawsze przeklęli moje szatańskie niepokoje 
ducha, żądze nieskończone, nieopisane smętki; jestem z tych, których nic nie 
zadowoli nigdy, którzy zawsze wyżej i dalej chcą, a gardzą wszelką rzeczywistością, 
potocznością, spokojem, zaciszem domowym; jestem z tych, których żadne 
względy wstrzymać nie potrafią, gdy wybije godzina oderwania się od nich, choćby 
przyszło ściągnąć zgubę i na mnie, i na innych. Droga, którą idę, może powieść,  
i łatwo, do zguby, lecz nim powiedzie, ja nieznośny na niej, bo ilekroć co mi się nie 
udaje na tej drodze, wpadam w przepaść smutku, rozpaczy, zgryźliwości, a wtedy 
nic i nikt mi nie pomaga. Od kiedym się urodził, pokoju ducha chwili jednej nie 
miałem. Pomyśl Pani, czy nie ma kogo, co by Ci mógł więcej szczęścia dać ode 
mnie?” (LDP, t. I, nr 183, s. 687-688) 

 
Oświadczyny te wydają się nader dziwne. Zygmunt Krasiński 

odkrywający w całości swój romantyczny charakter, zdefiniował 
własną osobę, starając się za wszelką cenę zniechęcić do siebie Elizę.  
Z kolei widzimy jej upór w dążeniu do tego małżeństwa. Z perspe-
ktywy dzisiejszej trudne jest określenie, co tak naprawdę kierowało  
tymi osobami i co jest prawdą w listach. Egzaltacja poety, stanowczość  
córki Róży Branickiej? Na te pytania nie sposób odpowiedzieć. Jak 
również wybitnie ważną kwestią jest pozbawienie głosu tej 
l’âmeinconnue. W tym romantycznym obrazie Didysz zamilkła, nie 
zachowały się żadne materiały listowe będące odpowiedziami na listy  
ukochanego. Teksty te dopełniłyby spojrzenia na problem tej triady:  
Zygmunt – Delfina – Eliza.  

W listach do Delfiny Zygmunt Krasiński przedstawia pierwsze dni 
swojego małżeństwa jako drogę przez mękę, a podróż poślubna staje się 
dla poety nieustannym cierpieniem i oglądaniem „niechcianej panny”.  

Przebywając w Heidelbergu pisze list z 17 – 18 lipca 1843 przed  
wyjazdem do Drezna na swój ślub. Przepełniony jest on tragizmem  
i cierpiętniczą rolą poety. Przybiera on tutaj jedną z masek w tej  
(czyżby romantycznej) maskaradzie biografii?  

 
[…] Ja nadto Cię kochałem, abym mógł przywiązać się kiedykolwiek w życiu nawet 
do rzeczy martwej, chyba, że ta od Ciebie pochodzi. Cóż więc mam mówić  
o żyjących stworzeniach? Wszystkie one niewypowiedzianym wstrętem mnie 
napełniają i strachem… Wszystko dla mnie jest tu fałszem i kłamstwem prócz – 
Ciebie. (LDP, t. I, nr 221, s. 795)  



 
29 

Krasiński przybywa do Drezna 22 lipca, do grona adresatów  
odczuwających jego tragiczne położenie dodaje jeszcze księcia Jerzego 
Lubomirskiego, swojego wieloletniego przyjaciela, powiernika ro- 
mansu z Delfiną Potocką, będącego także przy poecie w jego ostatnich  
chwilach. W liście z 28 lipca 1843 roku przedstawia on tak  
Lubomirskiemu całe zajście: 

 
Jak to wszystko się zrobiło, nie wiem – poszedłem i wróciłem z kościoła jak pies 
przez hyclów prowadzon. Zawczoraj to było – odtąd męczę się i trup ze mnie; 
jakaż to dziwna panna – wszystko jej jedno, wszystko niby słodycz bez granic, ale 
duma, godność gdzie? Wierz mi, nie ma kobiety tak wzniosłej jak Sorrento, ona 
jedna jest typem kobiet przyszłości18.       

 
11 sierpnia 1843 roku w liście do ukochanej Zygmunt Krasiński 

przedstawia tragiczny obraz bezsilności, zanurza się w rozpaczy,  
w ciszy własnego powozu i jedynie stać go na słowa pełne znie- 
nawidzenia wobec tej „panny nieznośnej, głupiej”, czyli jego żony.  

 
O, jakaż gehenna! o, jakież piekło! Tu cała ta nudna, pospolita, gruba i grubiańska  
familia czekała. Błazny i błaźnice! a ta panna  nieznośna, głupia… wolę i nie mówić 
nic o niej ni o nich, tylko pracować na to, by się jak najprędzej z tego środka, 
z moją naturą nic wspólnego nie mającego, wyrwać. (LDP, t. II, nr 225, s. 10) 

 
Z kolei warto tutaj oddać na chwilę głos Elizie Krasińskiej, która 

tego samego dnia w liście do matki stawia swojego małżonka  
w diametralnie innym świetle. Jej wyznanie jako młodej żony, pełne 
jest podziwu i szacunku do osoby poety:  

 
Pełna podziwu dla niezwykłej aktywności Zygmunta – kieruje przyjaciółmi  
i wybiera pokoje i zadaje sobie tyle trudu, by wszystko było jak najlepiej; jestem 
pewna, że nie ma przewodnika, który mógłby się z nim równać. Zaczynam go 
uważać za człowieka wszechstronnego. […] Popadam w straszliwą manię 
wszystkich kobiet, manię, która bawiła mnie, jeśli nie nudziła, manię 
ustawicznego mówienia i podziwiania swojego męża19.  

 
Pojawia się tutaj zastanawiający aspekt. Wyznanie Zygmunta  

Krasińskiego i jego żony różnią się znacznie od siebie. Czyżby to poeta 
poddał się całkowicie stylizacji i w korespondencji z Delfiną Potocką  
przybrał maskę tragicznego kochanka? Czy też Eliza Krasińska 
przedstawia prawdziwy obraz męża, lub czy nie chciała sprawiać  
przykrości matce i fałszowała rzeczywistość?  

Dopatrzenie się prawdziwych motywacji nie jest do końca możliwe.  
Kontekst biograficzny poety miesza się ciągle ze stylizacją ro-
mantyczną i lubowaniem Zygmunta Krasińskiego w egotycznym  

                                                
18  Z. Krasiński: Listy…, dz. cyt., s.  341.   
19  Tamże, s. XLI.  



 
30 

przeżywaniu własnego cierpienia. Autor Przedświtu wyśmienicie  
steatralizował własną biografię i wprowadził na scenę wiele masek 
przybieranych przy ojcu, Elizie, Delfinie i w kontaktach z innymi  
adresatami. Zygmunt Krasiński jest jak „romantyczny kameleon”, 
wybiera różne kolory zachowań, co najdobitniej pokazuje konflikt 
opisów relacji z podróży ślubnej. Pomimo tego związek z Dialy trwa  
dalej i wchodzi na wyżyny romantycznej miłości i egzaltacji:  

 
[…] bo kocham Ciebie, w okrąg Cię kocham, widnokrężnie Cię kocham, jak Cię 
kocham, wyrazić mi nie sposób, ale to uczucie jest granitem, na którym  
zbudowane moje Ja! Jest to głąb moja najgłębsza i najświętsza! Pokaże się to 
kiedyś, pokaże! (LDP, t. II, nr 242, s. 56)  

 
W liście z 29 – 30 listopada 1843 Zygmunt Krasiński przedstawia  

wyidealizowany obraz swojej ukochanej. W tych ciężkich czasach 
cierpiętniczej katorgi z niechcianą panną miłość do Dialy jest  
„zjawiskiem nadprzyrodzonym” i jedynym szczęściem poety.  
 

Rzeczywistość Twoją ukochałem, ukochawszy wprzódy Twój ideał, i znów ta 
rzeczywistość Twoja stała mi się ideałem, zlała się w jedno z ideałem. Kiedy takie 
zjednoczenie się nastąpi po długim doświadczeniu, po długiej walce, po długich 
uniesieniach i mękach, one już wiecznym w sercu człowieka posągiem, tak dalece 
zrosłym z sercem samym, że chyba serce wyrwać trzeba, by go obalić. Zwykle 
pierwszy ujrzany ideał osoby, błyskawicę tę wiosenną, maj ten rozkwitający, nowy, 
promienny, kocha się gorączką, kocha się szałem, kipiącym mózgiem, wrzącą 
krwią serca […].  (LDP, t. II, nr 270, s. 173-174) 

 
 
Małżeństwo z Elizą z Branickich tworzy kontekst dla romansu 

epoki. Dopiero wtedy Zygmunt Krasiński postrzega swoją ukochaną  
w prawdziwym świetle stylizacji. Nie mógł się on ożenić z Dialy, 
ponieważ czar kształtowanego obrazu kochanki prysłby momentalnie. 
W swojej wyobraźni widział ją jako bohaterkę przygód miłosnych.  
A tak każde spotkanie, napisany list nadaje temu uczuciu prawdziwie 
epickich wymiarów. Postawiony w tragicznej sytuacji Zygmunt 
Krasiński zmaga się z niezrozumieniem i prawami moralności. Miłość  
romantyczna potrzebowała przeszkód, zawirowań. Aktorzy, odgrywa-
jący swoje role, musieli zostać rozłączeni. Mariaż z Delfiną Potocką  
stałby się zaprzeczeniem całej romantycznej namiętności, budo-
wanego ideału heroiny epoki. Wielki romans tej epoki potrzebował 
żaru miłosnego. Zygmunt Krasiński znalazł kolejne jego źródło  
w wymuszonym ożenku. I tak, przekreślając relację z Elizą, współ- 
tworzył kolejne akty tego dramatu romantycznej miłości.  

 
 
 



 
31 

Zmierzch romantycznej miłości kochanków – ostanie lata 
romansu z Delfiną Potocką 
 

Okres od 1839 do 1844 roku przedstawia największy rozwój miłosnej 
korespondencji Zygmunta Krasińskiego. To wtedy do głosu dochodzi  
w pełni stylizacja romantyczna i odgrywanie ról poprzez bohaterów tego 
wielkiego romansu epoki. Poeta poprzez kilkanaście lat uprawia romans 
listowy, który można by określić powieścią w listach. Zachowany zasób 
corpus epistolare jest dalej przepełniony bogactwem treści i spostrzeżeń 
wnikliwego obserwatora, jakim jest Zygmunt Krasiński. Z biegiem lat 
romans ten zaczyna naturalnie wygasać z racji stabilizowania się życia  
rodzinnego Krasińskiego i odkrywania powolnego uczucia do Elizy 
Krasińskiej, jak również podejmowania poprzez ukochaną Delfinę 
nowych romansów (na przykład z francuskim malarzem Paulem 
Delarochem), których „poeta ruin” jest świadom.  

Dopełnieniem stylizacji romantycznej jest przedstawienie także 
wątku romansowego w listach do księcia Jerzego Lubomirskiego. To 
tutaj Zygmunt Krasiński przybiera pozę wyegzaltowanego kochanka, 
ukazującego tragizm rodzinny i powolną walkę Elizy o zjednanie sobie 
względów autora Nie-Boskiej Komedii. Tylko w korespondencji z tym 
adresatem poeta zawiera dzieje romansu z Delfiną Potocką, nie znaj-
dujemy u innych odbiorców śladów tego szału erotycznego. Tak jak w 
powieściach Stendhala tak i na łamach korespondencji z Delfiną Potocką 
bohaterowie nurzają się w sferze namiętności, łączy ich jej siła, żyją tym.  

W liście z 28 lutego 1845 autor Przedświtu odczuwa, że romans za- 
czyna powoli wygasać. Delfina coraz częściej wskazuje na dużą egzal- 
tację Zygmunta Krasińskiego, zaczyna nudzić się obiektem swoich  
dotychczasowych westchnień:  

 
Moja najdroższa Dialy! Jak ja czuję wszystko, co w Tobie, tak Ty zapewne 
wszystko, co we mnie, i wiesz instynktowo, o ile mi nieznośnie czarno i źle, o ile 
mi ciężko i duszno, o ile życia nie rozumiem i na jakim planecie jestem, nie 
pojmuję gdy widzę lub zdaje mi się widzieć, że Ty uchylasz się ode mnie, że Ty 
oddalasz się ode mnie, że Ty wciąż się lękasz mnie zamiast uznania zawsze  
i wszędzie, że coś nierozerwalnego i świętego nas łączy wobec własnych serc 
naszych i Boga, i ludzi. Ale to darmo, nim się zobaczymy, nic nie zrozumiesz, nic 
nie pojmiesz, wtedy dopiero się przekonasz, jak małej wagi są ploteczki plotkarzy 
w porównaniu z pewnymi chwilami życia i jak ten świat plotek, których się 
wiecznie obawiasz, małe jednak miejsce zajmuje w rzeczywistym życiu dziejących 
się faktów. (LDP, t. II, nr 393, s. 629-630) 

 
Z biegiem lat Zygmunt Krasiński także zauważa rozczarowania 

swoją ukochaną, coraz bardziej realnie patrzy na jej „anielskość”, 
zestawia z realnością życia małżeńskiego20.  

                                                
20  Z. Sudolski: Listy do Elizy i Delfiny. „Twórczość”, nr 7, s. 101.  



 
32 

Rok 1846 przepełniony jest w korespondencji Zygmunta Kra- 
sińskiego spleenem, nastrojami melancholii i odczuwaniem zbliżającej 
się śmierci. Choć romans z Delfiną Potocką dalej trwa, przeinacza się  
i nabiera innych kształtów. Powoli listy do ukochanej nie będą pełne 
rozgonionego szału namiętności, czy obezwładniających fal erotyzmu.  
Poeta z biegiem czasu zwraca się ku religii, zaczyna przybierać ton  
upominający, przeistaczający ukochaną na „duchową siostrę”: 

 
Jestem nad przepaścią. Wczoraj uczułem to, list ten czytając i odczytując, i darmo  
w nim śladu tkliwości szukając. Jestem nad przepaścią i Ty do niej mnie strącisz. 
Nauczysz mnie w ludzi nie wierzyć i wątpić o Bogu. Ja starałem się inaczej Cię 
uczyć. Ilekroć mogłem, podnosiłem Cię w niebo, a kiedym sam padał na ziemię, 
jeszcze sił ostatkami, tarzając się nad otchłanią, ciałem tarzającym się wiecznie 
przegradzałem Cię od niej. Zmiłuj się nade mną i nad sobą – tak, i nad sobą. 
(LDP, t. III, nr 475, s. 97) 
 
Listowy romans Krasińskiego zostaje przerwany nagle w roku  

1848. Szczątki korespondencji z lat późniejszych21 pokazują, iż relacja 
trwała dalej, choć jest ona już zapewne inaczej charakteryzowana  
w listach.  

Adam Żółtowski, ich niedoszły wydawca w roku 1933, tak komen- 
tuje późniejsze listy, nieistniejące już obecnie22:  

 
Listy Krasińskiego były z początku dobre bardzo, potem niewypowiedzianie  
zgnębione i monotonne. Zdaje się być pewne, że Delfina zaczęła w tym czasie 
(1849) romansować z Delarochem i biedny Sigis bardzo prędko się połapał. Na 
razie nie ma żadnego zerwania, ale bardzo wymowne morały, co prawda obok 
przestróg ciągłych przed cholerą i przerażającej melancholii. Biedny Sigis słabości 
swoje okupił sowicie cierpieniem, ale wartość listów na tym oczywiście nie  
zyskuje…23 

 
Zygmunt Krasiński zdaje się być pogrążony w melancholii. Fatalna  

siła spleenu ogarnia go coraz mocniej. Zachowane listy z okresu 1848 
pokazują jego wstręt do świata, radosny ton listów miłosnych zostaje 
zamieniony na wyznania cierpiącego romantyka. Jest to kolejny etap 
(stylizowanej?) biografii poety, ukochana jako powierniczka i siostra  
od „komunii dusz” przyjmuje wszystkie konfesyjne listy „poety ruin”. 
Kochanek ścigany jest widmami, przepełnia go tylko rozpacz. Od 
wybujałej egzaltacji autor Nie-Boskiej Komedii przechodzi do wyznań 
jednostki targanej wszelkimi wewnętrznymi przeciwnościami.  
Odczuwa chorobę wieku – melancholię.  

                                                
21  Do roku 1859.  
22  Z. Sudolski: Wstęp do: Krasiński: Listy do Delfiny Potockiej. Warszawa 1974, t. I, 

s. 21.  
23  Tamże.  



 
33 

W liście do Jerzego Lubomirskiego z 25 października 1849 roku  
Krasiński przedstawia chłodny obraz Delfiny. Jako przenikliwy 
obserwator wychwytuje zarysowania na wizerunku ukochanej, 
wspomina też o Paulu Delaroche kochanku Sorrenta. Delfina Potocka  
jak romantyczna femme fatale żyła romansami, posiadała wszelkie 
cechy fascynujące ówczesnych mężczyzn epoki. W myśl podtrzymania 
stylizacji wpisane były te wszystkie miłostki. Jak widać w liście do  
Lubomirskiego z 25 października 1849:  

 
Znać w Sorrencie niesmak do wszystkiego i nudę bez miary. Nie spocznie  
agitowany duch, aż się znów dostanie do swojej trucizny w złudzeniu, że to syrop 
na bole żywota!!!24 

 
W połowie czerwca 1850 Zygmunt Krasiński na kartach listu do  

Jerzego Lubomirskiego dochodzi do jednej ze smutnych konkluzji 
zaczynających okres podsumowań tej wielkiej miłości romantycznej: 
„Życiem na tę kartę postawił i przegrał! Nigdy życia na jedną kartę 
stawiać nie należy!”25. Jednakże nie przeszkadza to poecie przesyłać 
dalej ukochanej kwiatów i prezentów. Zapewne Zygmunt Krasiński 
tak mocno oddał się roli romantycznego, wyegzaltowanego i tragi- 
cznego kochanka, że trudność mogło sprawić mu wyrwanie się z tej 
stylizacji, gdy zaczynał dostrzegać bardziej realne rysy osobowości 
Delfiny Potockiej. W autorze Przedświtu budzą się kolejne obawy  
i troski gdy odczuwa ochłodzenie uczuć ukochanej i miotany jest przez 
zazdrość o mężczyzn, którzy przebywają w jej otoczeniu26.  

Okres od 1848 roku nie tylko jest kolejnym etapem, wielkiej 
dogasającej miłości romantycznej, lecz to także zmiana samego 
Zygmunta Krasińskiego. Na jesień swojego życia zaczyna przybierać 
bardziej stoickie formy wypowiedzi do Delfiny, „rozogniona” wyo- 
braźnia zaczyna uspokajać się. Akt trzeci romansu z ostatniego 
dziesięciolecia życia poety przedstawia powolne wypalanie się mody 
epoki, stylizacji i teatralizacji egzystencji. Jakże odmienne są to listy 
od tych pisanych w latach 1839-1845 pełnych niepokoju, ciągłego  
podekscytowania i nurzania się w erotykę.  

W liście z 1854 poeta pisze o szalonym młodzieńczym uczuciu 
i głębokiej miłości w dojrzałym wieku. Czyżby słowa te były kolejną 
konkluzją wyniesioną z długoletniego romansu i trwania w kreowaniu  
swojej literackiej biografii?  

 

                                                
24  Zygmunt Krasiński: Listy…, dz. cyt., s. 500.  
25  Cyt. za: Krasiński: Listy do Delfiny Potockiej. Oprac. Z. Sudolski. Warszawa 1975. 

T. III, s. 832.  
26  K. Czachowski: Romansu Krasińskiego akt drugi. „Tygodnik Ilustrowany” 1935, 

nr 27, s. 523. 

 



 
34 

Serce bowiem, by kochać, ma dwa sposoby: albo z natchnienia, zaraz, od razu –  
albo przez świadczenie dobra drugim. W pierwszym razie kocha przed dobrem 
przez się wyświadczonym, w drugim – po wyświadczeniu jego. Pierwsze 
łatwiejszym, drugie zasługi ma nierównie więcej; pierwsze jest rozkoszą, drugie 
jest cnotą. W pierwszym razie czynisz lekko, bo kochasz namiętnie; w drugim 
kochasz poważnie, boś wiele uczyniła. Pierwsze zdarza się na wiosnę życia, drugie 
powinno, zdarzać się później; pierwsze jest rajem, drugie jest przedsionkiem  
nieba! (LDP, t. III, nr 695, s. 837-838) 
 
Z upływem lat romantyczna stylizacja pomiędzy kochankami  

przybierała inne formy, była miejscem teatralizacji i dramaturgii 
uczuć. Tak jak w wystawianych przedstawieniach scenicznych, tak 
romans ten nadawał określone role dla Dialy i Krasińskiego. W akcie  
pierwszym widziany jest obraz uniesienia romantycznego, sakralizacji 
uczucia i wybranki swojego serca. Akt drugi przynosi ogromny ciężar 
tragizmu i nieszczęścia jednostki wplecionej w niechciane małżeń- 
stwo, a także nadaje kulminację dla romansu epoki, bo tragedia 
zespala z nim jeszcze bardziej jedyną istotę jaką mógł kochać na 
ziemi. Akt trzeci to okres rozczarowań, dochodzenia do dojrzałej 
świadomości i uświadamiania straconego czasu w trwaniu z Delfiną 
Potocką. To czas konkluzji, bolesnego dochodzenia do prawdy, 
zrozumienia, że „poeta ruin” zaprzepaścił szansę prawdziwej miłości  
do Elizy Krasińskiej. 

Jeden z ostatnich listów poety do Sorrenta pozbawiony jest 
wszelkiej formy romantycznej egzaltacji. Autor Agaj-Hana przed- 
stawia tutaj ton mentora, przewodnika, jakim chce być dla ukochanej. 
Tekst przepełniony jest silnym nawiązaniem do religii. Pisany w roku 
1858 (sierpień), a więc rok przed śmiercią poety. Zygmunt Krasiński 
był już w tym czasie bardzo schorowany, ogarnięty dodatkowo przez 
chorobę wieku – melancholię27. W okresie tym nastąpił także zwrot  
w stronę religii chrześcijańskiej.    

 
Módl się z całego serca, z całej duszy, upokornij się i uniż przed Ojcem niebieskim, 
proś o moc ducha, o wolę, płacz łzami dziecka, a będzie Ci lepiej. A potem pomyśl, 

                                                
27  Melancholia – z grec. Melanie koina lub mélain cholé – dosłownie czarna żółć.  

Jedną z koncepcji tego pojęcia przedstawia starożytność, od V w. p. n .e. aż do 
połowy XVIII w. – teoria lub mit czarnej żółci czyli teoria medyczna lub fizjo-
logiczna, którą można nazwać teorią 4 temperamentów. Starożytni zadawali 
pytania o ludzką naturę, charakter. Pytali o związek charakteru natury człowieka  
z jego ciałem. Filozofowie jońscy ustalili, że są cztery podstawowe pierwiastki  
z których składa się świat (makrokosmos): ogień, powietrze, woda, ziemia. Te 
cztery elementy, pierwiastki to cztery żywioły, jak mówili filozofie przyrody to 
cztery korzenie wszechświata. Zanim doszli do czterech pierwiastków, Tales 
odkrył, że do życia niezbędna jest woda, potem Anaksymenes mówił o powietrzu. 
To wizja kosmosu. Z takich samych żywiołów zbudowany jest człowiek 
(mikrokosmos).  Por. Marek Bieńczyk: Melancholia. O tych, co nigdy nie odnajdą 
straty. Warszawa 1998, s. 16, 18-20. 



 
35 

żeś Polką, i staraj się nitki życia powiązać ściślej z przędzią ojczyźnianego żywota 
[…] (LDP, t. III, nr 700, s. 845) 

 
11 lutego 1859 Zygmunt Krasiński na ręce swojego wieloletniego  

przyjaciela księcia Jerzego Lubomirskiego składa najtragiczniejsze 
wyznanie epoki. Będąc na łożu śmierci, dochodzi do dramatycznych 
konkluzji. Owo confessio jest przeszywające, przekazuje to wszystko,  
co skumulowało się poprzez kilkunastoletni okres trwania romansu  
z Delfiną Potocką. Jednakże ten manifest słowny nie przeszkodził 
poecie w  obmyślaniu na kilka dni przed swoją śmiercią ostatnich 
prezentów, dla ukochanej jakimi były zegarki28. Zlecił on zajęcie się 
sprawami związanymi z wykonaniem i dostarczeniem ich księciu  
Jerzemu Lubomirskiemu. Słowa te są świadectwem dramatu poety: 
 

Głupi, zmarnowałem życia połowę, najlepszą straciłem, zużyłem siły, duszę  
i zdrowie na to, by fałsz, próżność i pychę znaleźć tam, gdzie widziałem anioła, 
a miałem tego właśnie przy sobie i pod bokiem moim, i zapoznałem go, aż 
nareszcie odkryć go musiałem!!!  

Tak jest, Jerzy, i takim aniołem jest Eliza29.   

 
Romansowy wątek biografii poety jest kreowany sprawną ręką  

twórcy, jakim jest Zygmunt Krasiński. Poddał on go całkowitej 
stylizacji, zawierzył modzie epoki i wszystkie działania podpo- 
rządkowywał „kodeksowi miłości romantycznej”. Nie sposób wykazać,  
na ile realny był to wątek, bo fakty przeplatają się z literackością. Ów 
„codexepistolarum” jest obrazem tworzenia osobowości poety, wpły- 
wu stylizacji i poddawania teatralizacji życia. Pokazuje zdolność 
Zygmunta do przybierania masek, w których odnajduje się. Ponadto 
materiał ten pokazuje wszelkie stany poety, teksty tworzone  
w natchnieniu, dosłownie in statu nascendi. Jednakże listy nie dają 
realnego obrazu świata, zbyt dużo w nich kreowania, hiperbolizacji  
i poetyzowania. Niemniej są one literackim świadectwem jednego  
z najsłynniejszych romansów epoki.  
 
 
 
Bibliografia:  

 
- Czachowski K.: Romansu Krasińskiego akt drugi. „Tygodnik Ilustrowany” 1935,  
nr 27. 
- Kallenbach J.: Zygmunt Krasiński. Życie i twórczość lat młodych (1812-1838). 
Lwów 1904, t. I-II.  

                                                
28  Zygmunt Krasiński: Listy…, op. cit., s. 547, (informacja pochodząca z przypisu 

pod listem Zygmunta Krasińskiego). 
29  Cyt. za: Ibidem, s. 546.   

 



 
36 

- Krasiński Z.: Listy do Delfiny Potockiej. Oprac. Z. Sudolski. Warszawa 1975, tom I-III. 
-Krasiński Z.: Listy. Wybór. Oprac. Zbigniew Sudolski. Wrocław 1997, BN I-282. 
- Pigoń S.: Urywki listów Zygmunta Krasińskiego do Delfiny Potockiej (1843-1858). 
„Pamiętnik Literacki” 1965, nr 3. 
-Sudolski Z.: Główne tendencje w rozwoju epistolografii romantycznej w Polsce 
(Mickiewicz –Krasiński – Słowacki – Norwid ). „Przegląd Humanistyczny” 1987,  
nr 2. 
- Sudolski Z.: Korespondencja Zygmunta Krasińskiego. Studium monograficzne. 
Warszawa 1968.  
- Sudolski Z.: Krasiński do Elizy i Delfiny. „Twórczość” 1956, nr 7. 
-Sudolski Z.: Krąg epistolarny liryki Zygmunta Krasińskiego. „Przegląd Huma-
nistyczny” 1984, nr 3.  
-Sudolski Z.: Listy do Elizy i Delfiny. „Twórczość”, nr 7.  
-Sudolski Z.: Zygmunt Krasiński w świetle korespondencji ojca. „Ruch Literacki” 
1965, z. 6. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

37 

Karolina Kluczek 
(CBN IKRiBL) 
 
 

Kilka uwag o gotyku i gotyckości w literaturze 
 
 
Abstract:  

Gothic novel as a literary genre was founded in 1764, and the first book in this 
type was The Castle of Otranto by Horace Walpole. The characteristics of this genre 
are mainly: darkness, mystery and crime, the main character is a villain, and 
intervention of supernatural forces is an integral part of Gothic literature. There are 
three varieties of Gothic: historical (Walpole), sentimental (Ann Radcliffe and her 
The Mysteries of Udolpho) and horror Gothic (The monk by Matthew Gregory 
Lewis). The most popular Gothic novel is Dracula by Bram Stoker, which is widely 
read even today and is still being filmed (like Dracula from 1931 with Bela Lugosi as  
a vampire).D 
 
Keywords: Gothic Novel, Gothic, Mystery, Darkness, Crime, Supernatural Forces, 

Vampire 

 
 

Horace Walpole, wydając w 1764 roku Zamczysko w Otranto, 
zapoczątkował nurt powieści gotyckich w literaturze. Naśladowców 
prekursora było wielu – jednym szło to lepiej, a innym trochę gorzej.  
Bez wątpienia do „wielkiej trójki” romansu grozy obok Horace’a Wal- 
pole’a możemy zaliczyć Ann Radcliffe i Matthew Gregory’ego Lewisa, 
których powieści — odpowiednio: Tajemnice zamku Udolpho i Mnich 
na stałe wpisały się w kanon literatury grozy jako jedne z pierwszych,  
a przy tym jedne z najlepszych utworów tego typu. 

Jak pisze Ludvík Štěpán w swoim artykule pod tytułem 
Kalejdoskop form genologicznych w popularnych nurtach goty- 
cyzmu: 

 
Powieść gotycka jest genetycznie rzeczywiście wariantem powieści historycz- 
nej i fantastycznej, jednak jej specyfika (nie tylko tematyczna) spowodowała,  
że teraz uważamy ją za odrębny gatunek – ale nie literatury wysokoartystycznej, 
lecz popularnej. 1 

 
Jej świat przedstawiony ukazywano jako tajemniczy i wzbu- 

dzający strach. Do tego konieczna była architektura gotycka i inter- 
wencja sił nadprzyrodzonych, aby zamierzony efekt został osiągnięty. 
Cała fabuła opierała się na doskonale nam znanym motywie zbrodni 
i kary. „Bohater był występnym, chytrym, rozpustnym łotrem,  

                                                
1  L. Štěpán: Kalejdoskop form genologicznych w popularnych nurtach gotycyzmu. 

W: Wokół gotycyzmów: wyobraźnia, groza, okrucieństwo. Kraków 2002, s. 116.  



 

38 

nacechowanym demoniczną wzniosłością, a bohaterka — pięknością 
młodą i niewinną, oplątaną siecią intryg”2. Podstawą tworzenia 
bohaterów powieści gotyckich była koncepcja rozdwojenia ludzkiej 
osobowości, która mówiła o tym, że każdy z nas przeżywa wewnętrzne 
rozterki, stanowiące niebezpieczeństwo zarówno dla nas, jak i dla 
innych. Przed romantyzmem tę podwójną osobowość wyrażano za  
pomocą duchów, upiorów i zjaw, w romantyzmie zaś symbolizowało ją 
rozdwojenie jaźni, obłęd bądź zły sobowtór. Pierwowzorami tych 
demonicznych postaci, prześladowanych przez własne sumienie, byli 
Kain, Lucyfer i Faust. Akcja powieści gotyckich zazwyczaj rozgrywa się 
w nieokreślonym czasie, w mrocznym i tajemniczym miejscu, często 
niesprecyzowanym, co sprzyjało wprowadzeniu atmosfery grozy. 
„Miała ona status poznawczy: w chwilach strachu zmieniają się 
wyobrażenia o świecie, odsłania się inny jego obraz”3. Romanse gotyckie 
obnażały brzydotę, ból i cierpienie, ukazywały narodziny zła w człowieku. 
Akcentowały wszelkiego rodzaju sensacje — zabójstwa, gwałty, historie  
o duchach, a także sny, przepowiednie i tajemnice rodowe. Nierzadko 
można było znaleźć w nich elementy niesamowite, nadprzyrodzone, 
tajemnicze, a także sensacyjne. Całość rozgrywała się w scenerii pełnej 
gotyckich zamków, klasztorów, lochów i korytarzy, których ponura 
i mroczna atmosfera przenikała do szpiku kości. Zazwyczaj wydarzenia 
działy się nocą, podczas burzy, w porze, kiedy to szatan i jego pomocnicy 
zstępują na ziemię, w porze duchów, upiorów oraz wampirów, w której  
przestępstwa i śmierć nikogo nie dziwiły4. 

Gotyk literacki wykształcił trzy odmiany — historyczną, której  
przedstawicielem jest Walpole, sentymentalny z Ann Radcliffe na czele,  
oraz gotyk grozy, którym zajmował się m.in. Matthew Gregory Lewis.   

Dwutomowa powieść Ann Radcliffe pod tytułem Tajemnice  
zamku Udolpho ukazała się w 1794 roku, a więc dopiero trzydzieści lat 
po Wapole’owskim Zamczysku. Pełny tytuł utworu brzmi: Tajemnice  
zamku Udolpho. Romans strofami poezji przetykany. Akcja rozgrywa 
się około 1594 roku we Francji, a następnie w Italii. Główną bohaterką 
jest Emilia St. Aubert, młoda dziewczyna, której los nie rozpieszczał.  
Żyła w pełnym szczęścia domu z rodzicami, dopóki nie zmarła matka. 
Ojciec postanowił wybrać się w podróż do uzdrowiska, gdyż także 
podupadał na zdrowiu. Emilia, która towarzyszyła mu w podróży, nie-
ustannie bała się o jego życie i całkiem słusznie — wkrótce mężczyzna  
podzielił los żony, pozostawiając Emilię pod opieką swojej siostry, 
pani Cheron. Ciotka nie należała do osób wylewnych i uczuciowych, 
była zupełnym przeciwieństwem bratanicy — wiecznie pochmurna  

                                                
2  Słownik literatury polskiej XIX wieku. Red. J. Bachórz i A. Kowalczykowa. 

Wrocław 2009, s. 323. 
3  Tamże, s. 324. 
4  L. Štěpán, dz. cyt., s. 117. 



 

39 

i niezadowolona z życia, wyznawała zasadę, że nieważne jak jest na-
prawdę — ważne to, co widzą ludzie, dlatego chętnie chadzała na róż-
nego rodzaju przyjęcia, zabierając ze sobą Emilię. Dziewczyna była za-
kochana z wzajemnością w Valancourcie, kawalerze poznanym pod-
czas podróży z ojcem, ciotka jednak nie pochwala tego związku i robi 
wszystko, by stanąć zakochanym na drodze do szczęścia. Kiedy już  
wydaje się, że sprawy przybierają dobry obrót i młodzi uzyskują zgodę  
na ślub, pojawia się Montoni, mężczyzna o tajemniczej przeszłości.  
Pojmuje za żonę panią Cheron, po czym wywozi ją i Emilię do Włoch, 
gdzie planuje wydać dziewczynę za hrabiego Morano. Nie kieruje nim 
jednak troska o jej dobro — prawdziwe pobudki są zupełnie inne. Otóż  
Montoni jest hazardzistą i przegrał cały swój majątek. Poprzez 
małżeństwo Emilii zamierza się wzbogacić na tyle, by móc spłacić  
długi i żyć w dostatku. Los jest jednak przeciwko niemu — okazuje się, 
że Morano także jest oszustem, więc mąż pani Cheron postanawia  
opuścić jak najszybciej Wenecję i udać się do zamku Udolpho, 
położonego w górach. Cała gotyckość powieści zawarta jest w jej 
drugim tomie, którego akcja rozgrywa się już w wyżej wymienionym 
zamczysku. Niewyjaśniona tajemnica owego miejsca i jego poprze- 
dniej właścicielki nurtuje Emilię od momentu, kiedy służąca Anette  
opowiedziała jej tę historię: 

 
(...) Działo się to przed wieloma laty, gdy signor Montoni był zupełnie młody. 
Pani, zwano ją signorą Laurentini, była bardzo ładna, ale czasami też popadała  
w gniew, tak samo jak on. I cóż signor robi stwierdziwszy, że ona nie chce go 
nawet słuchać: zabiera się i wyjeżdża z zamku, i długi czas nie wraca! Ale jej było 
wszystko jedno; tak czy tak, czuła się nieszczęśliwa, aż tu pewnego wieczoru, 
święty Piotrze! – wykrzyknęła Anette. (...) Podobno któregoś wieczoru z końcem 
roku, może w połowie września albo na początku października (...) ta wielka pani 
wyszła sobie z zamku do tego lasu w dole, tak jak często przedtem robiła, sama 
samiuteńka, tylko pokojówkę wzięła ze sobą. (...) No więc widziano, jak szła do 
lasu, a tu noc nadchodzi, a jej nie ma; dziesiąta godzina, jedenasta, dwunasta,  
a pani jak nie ma, tak nie ma! No to wtedy służba sobie pomyślała, że nic, tylko 
musiał się zdarzyć jakiś wypadek, i poszła jej szukać. Szukali całą noc, ale nie 
znaleźli, kamień w wodę, i odtąd, panienko, po dziś dzień o niej nie słyszano5.  

 
Od tej chwili Emilia zaczęła zwracać większą uwagę na szczegóły, któ-
re wcześniej jej umykały — tajemnicze kroki na korytarzu, osłonięty  
płótnem obraz w jednej z komnat, kryjący przerażającą tajemnicę czy  
też dziwna postać, przechadzająca się nocami po wałach dookoła zam-
ku — to wszystko napawało dziewczynę strachem. Do tego wszystkie- 
go komnata, którą zamieszkiwała, należała w przeszłości do pani Lau-
rentini i była położona w części zamku oddalonej od reszty, tak więc 
nocami dziewczyna była zupełnie sama. Nie napawało nadzieją także  

                                                
5  A. Radcliffe: Tajemnice zamku Udolpho. Romans strofami poezji przetykany. 

Tłum. W. Niepokólczycki, t. I, Warszawa 1977, s. 259. 



 

40 

odkrycie Emilii — drzwi prowadzące na ciemne schody. Nie pomagał 
na pewno fakt, że Montoni stawał się coraz bardziej okrutny w stosun-
ku do swojej żony, co przypłaciła życiem. Młoda panna St. Aubert zo-
stała więc sama, z dala od rodzinnego kraju i życzliwych ludzi, w ta-
jemniczym i strasznym zamczysku, u boku człowieka, który darzył ją 
jedynie niechęcią. Nadprzyrodzone zdarzenia nadal nie ustawały, lecz 
myli się ten, kto myśli, że kryje się za nimi jakaś naprawdę przerażają-
ca tajemnica. Okazuje się, że to Montoni odpowiada za wszelkie zjawi-
ska, uznawane przez Emilię za nie z tego świata, a wszystko po to, aby  
doprowadzić dziewczynę do utraty zmysłów i zdobyć podpis pod do-
kumentem, ustanawiającym go właścicielem dóbr, przekazanych bra-
tanicy przez panią Cheron. Ostatecznie wszystko kończy się dobrze — 
Emilia wraca do ukochanego La Valle, gdzie bierze ślub z Valancourtem.  

Część czytelników może być zawiedziona finałem powieści i racjo-
nalnym wyjaśnieniem wszelkich nadprzyrodzonych zdarzeń, jakie 
miały miejsce w tytułowym zamku. Taki jednak był zamysł autorki: 
 

Cechą jej twórczości jest jednak przede wszystkim pewien racjonalizm. Brak tu 
tajemniczych niedomówień i niewytłumaczalnych zjawisk, wszystko zostaje 
rozsądnie i skrupulatnie wyjaśnione. Poczucie grozy w twórczości pisarki nie jest 
wywoływane przez zjawiska nadprzyrodzone 6. 

 
Radcliffe w całym swoim racjonalizmie jest jednak subtelna  

i delikatna, nie opisuje brutalnych gwałtów ani mordów. Cała groza 
jest wywoływana poprzez pozornie błahe i nic nie znaczące zdarzenia  
— tu skrzypną drzwi, tam słychać pochodzącą nie wiadomo skąd 
muzykę, w jeszcze innym miejscu mignie światło. Jako że bohaterka 
powieści jest niezwykle wrażliwa, jej reakcje na wymienione przypadki  
dostarczają czytelnikowi niezbędnych emocji, co stawia utwór bardzo 
wysoko na liście gotyckich romansów. Nic tu nie dzieje się bez  
przyczyny, a Radcliffe osiąga mistrzostwo w dawkowaniu nastroju 
grozy — zaciekawia czytelnika, po czym każe mu czekać na dalszy ciąg, 
przenosząc tymczasem akcję w inne miejsce bądź do innego bohatera.  
Jak pisze Zofia Sinko: 
 

W metodzie tej doszukać się można śladów teorii Burke’a, który powiadał, iż groza 
płynie z rzeczy niedokładnie widzianych lub z sugestii i niedopowiedzeń o czymś 
tajemniczym i straszliwym. Ową niedokładność widzenia obserwujemy również  
u pani Radcliffe jako pejzażystki – lubi poświatę księżyca, noc i nastrojową, 
poetyczną scenerię 7. 

 

                                                
6  http://moznaby.wordpress.com/2011/04/05/literatura-grozy-geneza-gatunku/, 

15.04.2012. 
7  Z. Sinko: Wstęp: M. G. Lewis: Mnich. Powieść. Tłum. Z. Sinko. Wrocław 1964,  

s. XVII. 



 

41 

W przypadku Mnicha Matthew Gregory’ego Lewisa sprawa  
przedstawia się trochę inaczej. Powieść, powstała w 1796 roku, nie na-
leży do subtelnych i delikatnych, tak jak to było w przypadku Ann 
Radcliffe. Zapoczątkowała nowy nurt w literaturze gotyckiej — po-
wieść grozy, która przyczyniła się do powstania współczesnych hor-
rorów. Lewis usunął z romansu czułość i wszelkie uczucia, pozosta-
wiając w nim jedynie wyuzdanie, gwałt i grozę, które wynikają nie 
tylko z nadprzyrodzoności, ale przede wszystkim ze zgubnych na-
miętności człowieka. Dlatego w powieści odnaleźć możemy zarówno 
erotykę, jak i czarnoksięstwo, duchy, upiory, a także satanizm. Nie 
dziwi więc atmosfera skandalu, jaka towarzyszyła ukazaniu się 
książki.  

 
Oskarżano ją o propagowanie wyuzdania i bestialstwa. Nic w tym dziwnego – 
Mnich aż ocieka przemocą i odrzucającymi opisami. W tekście znajdziemy  
występnego zakonnika Ambrozja, popełniającego zbrodnie pod wpływem pod-
szeptów szatana, ukrywającego się w skórze swojej kochanki - Matyldy, upiorne 
zjawy jak duch broczącej krwią mniszki, a także ponure wnętrza klasztoru, 
podziemia, w których chowano zmarłych, zamczyska - przestrzenie jednoznacznie  
kojarzone ze światem przedstawionym horroru8. 

 
Mnich Ambrozjo — kiedyś pobożny i miłujący Boga, dziś występny  

— nie zawaha się przed uśpieniem kolejnej dziewczyny, aby brutalnie  
ją zgwałcić, a następnie zabić. Ale od początku. W Mnichu  
odnajdujemy dwa odrębne wątki — pierwszy z nich to dzieje upadku 
tytułowego mnicha, drugi natomiast – miłość Rajmonda i Agnes. Am-
brozjo jest człowiekiem podziwianym, przystojnym, charyzmatycznym  
i inteligentnym. Poświęcił swoje życie Bogu i od 30 lat przebywa w za-
mkniętym klasztorze kapucynów w Madrycie. Znany jest ze swoich  
kazań, wygłaszanych co czwartek. Podczas jednego z takich kazań  
młody chłopak imieniem Rajmond, gubi list, z którego mnich, znalazł-
szy go na posadzce, dowiaduje się, że ukochana młodzieńca, Agnes, 
klaryska, straciła niewinność i jest w ciąży. Zostaje za to surowo uka-
rana przez przeoryszę. Tymczasem w klasztorze Ambrozjo rozmawia 
ze swoim przyjacielem, Rosario, który okazuje się kobietą o imieniu 
Matylda. Wyznaje, że z miłości do niego postanowiła udawać mężczy-
znę i wstąpiła do kapucynów. Od tego wyznania już tylko krok dzieli 
mnicha od popełnienia grzechu nieczystości. Niestety Ambrozjo  
i Matylda coraz częściej oddają się przyjemnościom cielesnym. To 
jednak nie wystarcza. Matylda, posiadająca zwierciadło Lucyfera, wie, 
że kolejnym podbojem ukochanego będzie Antonia, więc pomaga mu 
ją uwieść. Usypiają dziewczynę, po czym Ambrozjo gwałci ją i zabija.  
Tymczasem Rajmond dostaje od przeoryszy wiadomość, że Agnes 

                                                
8  http://nauka.katalogi.pl/Od_powie%C5%9Bci_gotyckiej_do_horroru_przestaw_ 

ewolucj%C4%99_gatunku.-t43161.html, 17.04.2012. 



 

42 

urodziła martwe dziecko i sama zmarła, co oczywiście nie jest prawdą. 
Wściekły i cierpiący mężczyzna postanawia pomścić śmieć ukochanej  
i podpala klasztor. Ta historia kończy się jednak happy endem, gdyż 
okazuje się, że Agnes żyje i młodzi mogą wziąć ślub. A co z mnichem? 
Schwytany przez inkwizycję czeka na wykonanie wyroku śmierci  
poprzez spalenie na stosie. Podpisuje jednak pakt z diabłem, co ratuje 
go od okrutnych mąk, ale nie pozwala mu żyć długo i szczęśliwie — 
Lucyfer wyjawia mu, że Antonia była jego siostrą, a więc jest  
jednocześnie matko- i siostrobójcą, a Matylda należy do grupy sza- 
tanów, a jej zadaniem było pozyskać duszę księdza. W końcu  
mężczyzna umiera, a jego dusza trafia do piekła, co nikogo specjalnie  
nie dziwi, biorąc pod uwagę liczbę popełnionych przez niego zbrodni.  

Powieść, mimo różnych opinii i niesmaku, jaki wzbudziła, zyskała 
ogromną popularność. Jak pisze Zofia Sinko: 
 

O sukcesie świadczą szybko następujące po sobie wydania, głosy pochwalne  
w prasie, przerabianie tych czy innych fragmentów książki na balet lub widowisko 
sceniczne, przekłady na obce języki i liczne naśladownictwa. Romans wzbudza 
również niemałe zgorszenie, co przyczynia się także do jego sukcesu9. 

 
Jak widać, mimo dość szokującej fabuły i okrucieństwa w niektórych  
scenach, Mnich na stałe wpisał się w historię powieści gotyckiej. Co  
ciekawe, nadal jest uważany za jedną z najlepszych powieści grozy  
wszechczasów! Wątki satanistyczne i czarnoksięskie potwierdzają fa-
scynację autora niemieckimi legendami i opowiadaniami. Ciekawie  
porównuje Mnicha i Tajemnice zamku Udolpho wspomniana już kil-
kakrotnie Zofia Sinko: 
 

(...) realia Lewisa, służąc wzbudzaniu obrzydzenia i grozy, są czasem w swojej 
makabrze niesmaczne i z artystycznego punktu widzenia zupełnie zbędne. Nie-
które jednakże, mniej przepojone obsesją „trupiego rozkładu”, służą niewątpliwie 
do stworzenia mniej baśniowych i fikcyjnych ram niźli te, w których zazwyczaj 
toczyła się akcja powieści gotyckich. Lochy pani Radcliffe były tajemnicze  
i nastrojowe – w lochach Lewisa, niezależnie od tajemniczości, po prostu cuchnie, 
woda jest stęchła, chleb czerstwy, a bohaterka cierpi męki głodowe, których jakoś 
nigdy dotąd nie odczuwały heroiny romansów10. 

 
Obu powieści porównać się nie da, gdyż dotyczą zupełnie innych wy- 
darzeń i napisane są w zupełnie inny sposób, toteż ciężko określić 
wyższość jednej nad drugą. Fakty jednak mówią same za siebie — 
utwory do dziś cieszą się ogromną popularnością i należą do klasyki  
gotyku. 
 

                                                
9  Z. Sinko, dz. cyt., s. XXXIV. 
10  Tamże, s. XLV. 

 



 

43 

Po ogromnym sukcesie prekursorskich powieści gotyckich zaczęło  
ich powstawać coraz więcej. XIX i XX wiek również może się po-
chwalić kilkoma „perełkami”, które odegrały ważną rolę nie tylko  
w historii literatury, ale także w historii filmu. Wśród tego typu  
utworów bez wątpienia na wyróżnienie zasługuje jedno dzieło — 
Dracula Brama Stokera. 

Nie ma chyba osoby, która nie znałaby albo chociaż nie kojarzyła  
Draculi Brama Stokera. Postać najsłynniejszego wampira wszech- 
czasów została stworzona na podstawie realnej osoby Vlada Palowni- 
ka, węgierskiego hospodara, słynącego z okrucieństwa. Powieść po-
wstała w 1897 roku, jednak świat usłyszał o niej głównie dzięki adap-
tacjom filmowym. Jej forma jest synkretyczna, znajdziemy tu zarówno  
listy, jak i dzienniki (Harker, Mina, Lucy, dr Seward), telegramy i no-
tatki bohaterów, a także fragmenty artykułów z gazet, toteż badacze 
nazywają ją powieścią epistolarną. 

Już niemal od pierwszych stron w opowieści odnajdujemy wiele  
mrocznych i tajemniczych motywów. Oto młody prawnik, Jonathan  
Harker, dostaje ambitne zadanie — musi udać się do Transylwanii, do 
hrabiego Draculi, aby poinformować go o postępach w transakcji, jaką 
jest kupno domu w Londynie. Jest bardzo podekscytowany podróżą,  
jednak jego zapał studzą napotykani po drodze ludzie, którzy wielkim 
przerażeniem reagują na imię Draculi. Wędrówka obfituje w dziwne  
wydarzenia, jednak Harkera to nie zraża. Dopiero pierwsze spotkanie 
z właścicielem zamku wywołuje u niego mieszane uczucia — przestra-
szyły go ostre, spiczaste zęby, krwistoczerwone usta i niezwykła jak na 
tak poważny wiek witalność. Kolejne zdarzenia coraz bardziej niepo-
koiły Jonathana: 

 
Tym razem nie mogło być już żadnych wątpliwości! Ten człowiek stał zaraz za mną  
– widziałem go kątem oka – a jednak w lustrze nie było jego odbicia! Widać było 
cały pokój za moimi plecami, ale nie było w nim ani śladu człowieka – oczywiście  
poza mną samym11. 

 
Nic dziwnego, że mężczyzna poczuł przerażenie — tym bardziej,  

kiedy hrabia niemal rzucił się na niego na widok krwi, pochodzącej ze  
skaleczenia na twarzy, wykonanego brzytwą przy goleniu. Do splotu 
dziwnych zdarzeń Jonathan doliczył również ciągłą nieobecność 
Draculi w dzień — czy to podczas śniadania, czy obiadu. Właściciel  
zamczyska pojawiał się dopiero w porze kolacji. Dodatkowo młody 
prawnik dostrzegł, że wszystkie drzwi, które mogłyby umożliwić mu 
wydostanie się z zamku, były zamknięte, a hrabia sypiał w drewnianej  
skrzyni! Oznaczało to tylko jedno — Harker został uwięziony. Nie 
pozostało mu nic innego, jak udawać niewiedzę i w uzyskanym czasie  

                                                
11  B. Stoker: Dracula. Tłum. M. Król. Kraków 2011, s. 36.  



 

44 

spróbować ze wszystkich sił obmyślić plan ucieczki. Dni mijały,  
a Jonathan zauważał coraz bardziej przerażające rzeczy — hrabia  
opowiadał o historii Transylwanii tak, jakby był uczestnikiem wszyst-
kich tych wydarzeń, a po jednej z rozmów skłonił mężczyznę do 
napisania listów — jednego do pracodawcy, drugiego do Miny,  
w których informował o przedłużeniu swojego pobytu w zamku  
jeszcze o miesiąc. Obserwacje, dotyczące Draculi, jakie poczynił praw-
nik, nie pozostawiały wielu złudzeń co do jego realnego pochodzenia  
— z pewnością nie był istotą ludzką, skoro potrafił opuścić zamek, nie  
używając do tego drzwi — „schodził po murze na podobieństwo 
jaszczurki”12. Harker wierzył, że uda mu się uciec po odkryciu 
tajemnicy Draculi, dlatego też zlekceważył ostrzeżenia właściciela  
posesji i wybrał się na jej zwiedzanie. Pech chciał, że w jednej  
z komnat zmorzył go sen (być może w wyniku wypitego wina), przed 
czym również przestrzegał go hrabia. Tę noc prawnik zapamiętał do 
końca swojego życia. Kiedy się przebudził, zobaczył przed sobą trzy  
kobiety: 

Było w nich coś, co napełniło mnie niepokojem, pragnieniem, a jednocześnie  
śmiertelnym przerażeniem. W sercu czułem niegodziwą, płonącą żądzę; pra-
gnąłem, by zaczęły mnie całować swymi rubinowymi wargami. (...) Szeptały do 
siebie i śmiały się, a ich srebrzysty i melodyjny śmiech był jednocześnie tak zimny, 
że pomyślałem, iż takiego dźwięku nie mogłyby wydać ludzkie wargi13. 

Kuszące niewiasty nie miały skrupułów — gdyby nie nagłe nadejście  
Draculi, Jonathan już by nie żył. Wściekłość, wręcz furia, w jaką wpadł 
transylwański dziedzic był tym dziwniejsza, że na co dzień nie okazy-
wał zbyt wielu uczuć. Tym razem jednak stało się inaczej — hrabia  
uratował życie prawnika z prostego powodu — miał co do niego inne 
plany. Po kilku dniach Dracula zniknął, upewniwszy się wcześniej, że 
okoliczni mieszkańcy nie będą podejrzewali, iż londyńczyk nie  
wyszedł cały z domu hrabiego — w tym celu ukradł jego rzeczy oso-
biste i przebierał się za niego. Samego zainteresowanego faktycznie  
uwięził w zamku z trzema niewiastami nie z tego świata. 

W tym momencie dziennik Jonathana przerywa korespondencja 
jego narzeczonej, Miny, z przyjaciółką Lucy, z której dowiadujemy się 
o planowanej podróży do Withby. Zaraz potem pojawia się kolejny 
dziennik — dra Sewarda, opisującego leczenie Renfielda. Oba 
pamiętniki przeplatają się, dlatego możemy być na bieżąco zarówno  
z wydarzeniami z portu, jak i z zakładu psychiatrycznego, który mieści 
się obok domu, wybranego dla hrabiego Draculi. 

                                                
12  Tamże,  s. 47. 
13  Tamże,  s. 51. 



 

45 

Czas Miny i Lucy płynie powoli i spokojnie, dopóki nie przerywa go  
makabryczne wydarzenie. Oto do Withby przybija statek — bez zało-
gi, ze zwłokami kapitana przywiązanymi do rufy. Spod pokładu  
wybiega tylko ogromny czarny pies i znika gdzieś wśród zarośli.  
Z dziennika pokładowego, znalezionego w jednej z kajut, społe-
czeństwo miasteczka dowiaduje się, że wszyscy marynarze zaginęli  
w niewyjaśnionych okolicznościach, a kapitan, ujrzawszy „demona”,  
odpowiedzialnego za nieszczęścia, przywiązał się do przedniej części  
„Demeter” z różańcem w ręku. Od tej pory Lucy zaczyna być coraz  
bardziej niespokojna, a nocami zdarza jej się lunatykować. Jedna z jej  
„wycieczek” omal nie kończy się tragicznie — dziewczyna zostaje 
znaleziona przez przyjaciółkę na cmentarzu, a na jej szyi widnieją 
dwie niewielkie ranki, podobne do śladów po ukłuciu szpilką. Kolejne  
noce upływają kobietom w miarę spokojnie, jednak daje się zauważyć  
coś dziwnego — w okolicy okna regularnie pojawia się nietoperz,  
a Lucy wspomina o czyichś czerwonych oczach. Zdziwienie Miny było 
ogromne, gdy ujrzała swoją przyjaciółkę: „Leżała z głową opartą  
o parapet i zamkniętymi oczami. Była pogrążona w głębokim śnie,  
a obok niej na parapecie leżało coś, co wyglądało jak sporych 
rozmiarów ptak14”. Scenariusz powtarzał się kilkakrotnie, a koleżanka  
Miny z dnia na dzień stawała się coraz słabsza, natomiast jej rany, 
rzekomo spowodowane ukłuciem agrafką, nie goiły się — wręcz 
przeciwnie — powiększały się. Tymczasem Mina otrzymała list ze 
 szpitala w sprawie Jonathana i natychmiast postanowiła udać się do  
niego. Mężczyzna w wyniku przeżytego stresu zapadł na chorobę  
zwaną gorączką mózgu, ale po trwającej kilka miesięcy rekon-
walescencji wrócił do zdrowia na tyle, by poślubić ukochaną, choć nie  
w takiej scenerii i okolicznościach, jak to sobie oboje wymarzyli. 
 W tym samym czasie doktor Seward nadal obserwował 
Renfielda. Jego zachowanie diametralnie się zmieniało — raz 
okazywał wyłącznie apatię, by za chwilę przejawiać oznaki  
podniecenia. Dodatkowo dosyć często można było usłyszeć z jego ust, 
że „Pan jest już blisko”15. Zaskoczeniem zarówno dla lekarza, jak  
i całego szpitalnego personelu była ucieczka pacjenta. Miejscem 
docelowym stały się ruiny starego domu nieopodal lecznicy. Pacjent 
mówił do niezidentyfikowanego osobnika, będącego prawdopodobnie  
po drugiej stronie drzwi, jednak nikt nie usłyszał słów. Faktem jest, że 
ucieczka powtórzyła się kilkakrotnie, a za każdym razem Renfield 
prowadził lekarzy do opuszczonego miejsca, gdzie z zawziętością  
godną podziwu rozmawiał z kimś, kogo nazywał „Panem”.    
 Stan zdrowia Lucy nie ulegał ani znacznemu pogorszeniu, ani  
też poprawie. Zaniepokojony narzeczony dziewczyny, Artur, poprosił  

                                                
14  Tamże, s. 116. 
15  Tamże,  s. 122. 



 

46 

o pomoc znajomego lekarza, Sewarda. Diagnoza była co najmniej  
dziwna — niedokrwistość, ale bez oznak anemii, do tego apatia  
i problemy ze snem. Doktor, choć znakomity w swym fachu,  
postanowił poradzić się swego mistrza, profesora Abrahama van  
Helsinga. Niestety, holenderski naukowiec nie był w stanie nic zrobić  
i mimo przeprowadzonych kilku transfuzji krwi niedługo potem Lucy  
zmarła. Już wówczas van Helsing domyślał się, jaka jest przyczyna tak 
nagłej śmierci młodej dziewczyny. Pewność zyskał już po pogrzebie, 
kiedy to w okolicach cmentarza, na którym pochowano Lucy, zaczęły 
dziać się przedziwne rzeczy — znikające nocami z domów dzieci  
odnajdywano rankiem z identycznymi śladami na szyi, jakie nosiła 
narzeczona Arthura. Wydarzenia sprawiły, że Abraham pozbył się  
wątpliwości co do przyczyny zgonu pacjentki — kobieta stała się ofiarą 
wampira, a co za tym idzie — zmarło w niej człowieczeństwo, a ciało 
miało żyć wiecznie. Jednak nie dane jej było — napotkana przez 
lekarza i jego przyjaciół w grobowcu (już jako wampirzyca), została  
zgładzona na dobre poprzez wbicie drewnianego kołka w serce.  
 Minę tymczasem niepokoiło nerwowe zachowanie męża, 
dlatego postanawia sięgnąć po dziennik z podróży po Transylwanii. 
Jej zdziwienie nie ma granic, ale jako niezbyt dobrze poinformowana  
w nadprzyrodzonych kwestiach, idzie po poradę do doktora van  
Helsinga. Jest to moment przełomowy, ponieważ właśnie w ten 
sposób bohaterowie dowiadują się, że to Dracula jest źródłem wszel-
kich nieszczęść, jakie na nich spadają. Decyzja zostaje podjęta szybko  
i jednogłośnie — należy go bezzwłocznie zabić. W tym celu mężczyźni  
wraz z Miną odnajdują wszystkie skrzynie, przywiezione z Tran-
sylwanii i wkładają w nie Hostię — wampir nie może więc wykorzystać  
żadnej z nich. Plan jest na najlepszej drodze do powodzenia, kiedy 
Dracula na kolejną ofiarę wybiera żonę Harkera. Okazuje się jednak,  
że poprzez ugryzienie kobieta uzyskała umysłową łączność z hrabią,  
dzięki czemu może przewidzieć jego kolejne ruchy. Gdyby nie to,  
ucieczka z Anglii, jaką zaplanował wampir, miałaby duże szanse na 
powodzenie. Niestety — Dracula nie był tak sprytny, za jakiego się  
uważał. Został zabity przed drzwiami własnego zamku, dokąd dostał 
się w ostatniej ocalałej skrzyni. Kołek, wbity w jego serce, na zawsze  
zakończył jego żywot, a razem z nim umarła pamięć o rodzie. 
 Dracula należy do klasyków światowej literatury grozy. Choć 
historie w nim zawarte, dzieją się niemal jednocześnie, autor nie miał 
problemu z uporządkowaniem wątków tak, aby czytelnik korzystał  
z powieści z przyjemnością. Chociaż dzisiaj nie wywołuje już takich  
efektów jak chwilę po wydaniu, nadal czyta się ją z wielką przyjemno-
ścią, a każda kolejna strona przynosi nowe niespodzianki. O dziele 
można powiedzieć wiele, ale na pewno nie to, że jest nudne. Motywy  
gotyckie, z jakimi się tu spotykamy, należą raczej do tych stan-



 

47 

dardowych, wprowadzonych przez Horace’a Walpole’a. Mamy więc  
olbrzymi zamek, położony w górach, zamieszkany przez jednego  
dziedzica rodu Dracula. Większość akcji rozgrywa się w porze nocnej, 
jako że wampir źle reaguje na światło słoneczne. Nietoperze, trumny,  
wszechobecna śmierć, duchy, zjawy, ciągłe wycie wilków, a co najwa-
żniejsze — postać samego hrabiego — sprawiają, że niejednokrotnie  
po plecach przebiega dreszcz przerażenia. Postać głównego bohatera 
nie była pierwszym literackim obrazem wampira, ale stała się 
najpopularniejszym i najchętniej wykorzystywanym, także w dziełach  
filmowych. Van Helsing, lekarz z Holandii, który pomaga grupie 
uczestników wydarzeń w rozwiązaniu tajemnicy, wszedł na stałe do 
kultury jako pogromca, łowca krwiopijców. Fenomen powieści stara 
się wyjaśnić Agnieszka Fulińska, autorka posłowia do jednego  
z wydań: 

Erotyczne pobudzenie Lucy, ambiwalencja uczuć niewinnej Miny, fascynująca  
i odrażająca zarazem postać głównego bohatera - to wszystko były w Wikto-
riańskim społeczeństwie tematy tabu, które w literaturze realistycznej dopiero  
zaczynały znajdować miejsce16. 

Także bohaterowie nie należeli do typowych — o ile w powieści gotyc-
kiej, ogłoszonej przez Walpole’a, a także u jego naśladowców, schemat  
wygląda następująco: łotr — niewiasta, potrzebująca pomocy — nie-
skazitelnie dobry mężczyzna, który tej pomocy udziela, o tyle  
u Stokera to Dracula jest jedynym czarnym charakterem, a wszyscy  
pozostali, podejmujący walkę z wampirem, stają się automatycznie  
wzorcowymi przykładami niemal idealnych powieściowych osobo-
wości. Biorąc pod uwagę nietypowość utworu, a także mnogość  
motywów, jakie do dziś można uznać za przerażające, nikogo nie dziwi 
fakt, że kino, nie tylko europejskie, tak chętnie sięgało po powieść  
Stokera i niczym grzyby po deszczu wyrastały kolejne adaptacje 
książki, a hrabia Dracula otrzymywał twarze coraz to nowych aktorów.  
Popularność horroru filmowego zawdzięczamy w głównej mierze  
temu wampirowi, który straszy w kinie już od 1922 roku.  
  Pierwsza adaptacja powieści była dziełem Friedricha Wilhelma  
Murnau i nosiła tytuł Nosferatu — symfonia grozy. Z powodu praw  
autorskich i braku zgody rodziny Stokera reżyser odstąpił od oryginal-
nej nazwy, także bohaterowie nosili inne imiona, ale fabuła w zasadzie 
nie różni się niczym od tej Stokerowskiej. Głównym czarnym  
charakterem jest wampir imieniem Orlok, Jonathana Harkera 
zastępuje Alexander Granach, a Minę — Ellen. Zamiast do Londynu 
widzowie przenoszą się do jednego z miast nad Renem. Obraz uzna-
wany jest za jedno z najwybitniejszych dzieł ekspresjonizmu niemie-

                                                
16  Tamże, s. 447. 



 

48 

ckiego. Jako jeden z pierwszych realizowany był w plenerze.  
Stworzony przez niemieckiego reżysera portret wampira — hrabiego 
Orloka, w którego wcielił się Max Schreck, uznawany jest za jeden  
z doskonalszych w historii horroru wampirycznego”17. W końcowej 
scenie filmu Ellen, bohaterka będąca odpowiednikiem Miny, 
ofiarowując Nosferatu swoją krew, unicestwia go, wystawiając na 
działanie słonecznych promieni, jednocześnie poświęcając swoje  
życie. Scena ta nie występowała w wersji pisanej historii. 
 Bela Lugosi w 1931 roku wcielił się w rolę hrabiego Draculi  
w filmie Toda Browninga — Książę Dracula. Dzieło nie rozczarowało  
fanów powieści Stokera – filmowy wampir roztaczał wokół siebie „at-
mosferę metafizycznego zła”18. Akcja rozgrywa się w typowo gotyckiej  
scenerii — mamy więc ponure, niemal zrujnowane zamczysko, ciemne 
komnaty pełne pajęczyn i tajemnicze zwierzęta, widoczne na drugim  
planie. Kreacja Lugosiego należała do zupełnie innej kategorii niż 
Schrecka. Książę ciemności był elegancki, ciemnowłosy, a w jego  
oczach można było dostrzec pewien rodzaj hipnotyzmu i demoniczno-
ści, pozwalające obezwładniać ofiary. Natomiast Schreckowski wam-
pir nie pozostawiał po sobie dobrego wrażenia — łysy, przygrabiony,  
ze spiczastymi ostrymi zębami wzbudzał raczej obrzydzenie niż strach.  
 Pewnym zaskoczeniem była rola Christophera Lee w filmie  
Dracula z 1958 roku. Jego wampir został obdarzony zupełnie nowymi  
cechami, przede wszystkim arystokratycznym sposobem bycia — jak  
przystało na hrabiego. Jest arogancki i wyniosły, ale używa przy tym 
pięknej, poprawnej angielszczyzny. „Kiedy budzi się w trumnie, jego  
twarz zastyga w przeraźliwym grymasie, oczy zaś napełniają się 
krwią”19. Choć mężczyzna stara się nie pokazywać po sobie wielu emo-
cji, z ruchów ciała i całego jestestwa nieustannie przebija ogromna  
agresja. Fabuła dzieła nie ma natomiast nic wspólnego z powieścią  
Stokera.  

Wśród filmowych adaptacji utworu Brama Stokera na uwagę 
zasługują jeszcze: 

 Nosferatu wampir Wernera Herzoga — remake filmu Murnaua, 
nakręcony w 1979 roku, z Klausem Kinskim w roli Draculi  
i Isabelle Adjani jako Miną. 

 Bram Stoker’s Dracula Francisa Forda Coppoli z 1992 roku — 
obraz odtwarzający dość wiernie wszystkie wątki, pojawiające się  
w powieści. Dodatkowym atutem stała się obsada — Gary Oldman  
jako Dracula, Winona Ryder w roli Miny, Keanu Reeves wcielający 
się w Jonathana i Anthony Hopkins — Abraham van Helsing. 

                                                
17  A. Has-Tokarz: Horror w literaturze współczesnej i filmie. Lublin 2010,  

s. 247. 
18  Tamże, s. 248. 
19  Tamże.  



 

49 

Wspomniana już Agnieszka Fulińska pisze, że jest to dzieło  
wychodzące daleko poza jej bezpośrednie treści i nadpisujące 
liczne interpretacje, fascynujące rozbuchaną formą i niezwykle 
nowoczesne w ujęciu wielu wątków, zwłaszcza tych związanych  
z tłumionym erotyzmem oryginału20. 

 
Stokerowski Dracula święcił tryumfy w światowej literaturze przez  

wiele lat, aż do roku 1976, kiedy to Anne Rice wkroczyła na rynek 
pisarski ze swoim Wywiadem z wampirem i podbiła nim serca fanów 
gatunku, rzucając odrobinę cienia na staroświeckiego Stokera. Dziś,  
w wieku XXI, postać wampira weszła na stałe do kultury za sprawą 
powieści i filmów (między innymi saga Zmierzch Stephanie Meyer),  
które niezmiennie od kilku lat cieszą się ogromną popularnością.  
Dzisiejszy krwiopijca nie ma niestety zbyt wiele wspólnego z tym naj-
ważniejszym i najbardziej znanym, ponieważ pod twardą i zimną po-
krywą cielesną kryje się dobre serce, najczęściej zakochane w śmier-
telniczce. Dziś wampiry nie wzbudzają strachu, a jedynie litość  
i ewentualny wzrost tętna u rozkochanych nastolatek. Dracula  
stanowi wzorzec prawdziwie okrutnej i przerażającej postaci i będzie 
nim nadal dla tych, którzy mówiąc „wampir” nie będą mieli na myśli 
wystrojonego i nieziemsko przystojnego, żywiącego się krwią zwierząt 
Edwarda, wzdychającego do swej Belli21, ale tego, kto samym swoim  
pojawieniem się wywołuje strach. 
 
 
Bibliografia:  
 
- Štěpán L.: Kalejdoskop form genologicznych w popularnych nurtach gotycyzmu.  
W: Wokół gotycyzmów: wyobraźnia, groza, okrucieństwo. Kraków 2002. 
-Słownik literatury polskiej XIX wieku. Red. J. Bachórz i A. Kowalczykowi. Wrocław, 
2009. 
-Radcliffe A.: Tajemnice zamku Udolpho. Romans strofami poezji przetykany. Tłum.   
W. Niepokólczycki, t. I, Warszawa 1977. 
-http://moznaby.wordpress.com/2011/04/05/literatura-grozy-geneza-gatunku/, 
15.04.2012. 
-Sinko Z.: Wstęp: M. G. Lewis: Mnich. Powieść. Tłum. Z. Sinko. Wrocław, 1964. 
-http://nauka.katalogi.pl/Od_powie%C5%9Bci_gotyckiej_do_horroru_przestaw_ 
ewolucj%C4%99_gatunku.-t43161.html, 17.04.2012 
- Stoker B.: Dracula. Tłum. M. Król. Kraków 2011. 
-Has-Tokarz A.: Horror w literaturze współczesnej i filmie. Lublin 2010.

                                                
20  B. Stoker, dz. cyt., s. 448.  
21  Postacie pochodzą z sagi Zmierzch Stephanie Meyer (S. Meyer: Zmierzch. 

Wrocław 2007.) 



 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
51 

Joanna Soćko 
(UPH Siedlce) 
 
 

Obraz uczuć w korespondencji Agnieszki 
Osieckiej i Jeremiego Przybory  

(Listy na „wyczerpanym papierze”) 
  
 
Abstract: 

This article discusses ways to express love and love symbols in Agnieszka 
Osiecka’s and Jeremi Przybora’s Letters on “worn-out of paper”. This paper analyzes 
symbolic places, objects, situations, confessions. Additionally, this article considers 
portraits and self-portraits in the authors’ letters, their personal traits and 
appearance.  
 
Keywords: Letters, Love, Confession, Portrait, Self-portrait, Symbols  

 
 
Symbolika miłości  

 
Miłość to stan niezwykły, intensywny, a co za tym idzie, podatny na 

piękne, romantyczne, szczere wyznania. Zakochani w różny sposób – 
zarówno wprost jak i symbolicznie – uzewnętrzniają swoje uczucia,  
emocje, wszystko to, co płynie z głębi ich serc. Te miłosne wynurzenia 
podkreślają bliski, wręcz zażyły, stosunek łączący kochanków, którzy 
w epistolografii wymienianej nawzajem, dzielą się intymnymi 
spostrzeżeniami na temat siebie i swoich odczuć. To w listach właśnie 
można wyrazić, to co dla gorącego uczucia właściwe. Co więcej 
zauroczeni sobą korespondujący piszą o miłości w sposób subtelny, 
czuły, oryginalny, miejscami zmysłowy, urokliwy i emocjonalny.  
Przykładem takich epistolografów są Agnieszka Osiecka i Jeremi 
Przybora. W moim artykule omówię sposoby wyrażania miłości i jej  
symbolikę w Listach na „wyczerpanym papierze”.   

Nie będzie przesadą stwierdzenie, że w korespondencji  
Osieckiej i Przybory miłość kryje się niemal w każdym wersie, słowie,  
a każdym subtelnym opisie, relacji z wydarzeń czy licznych podróży, 
które artyści często odbywali. Listy przepełnione są wzajemną 
fascynacją piszących, tęsknotą, zauroczeniem, troską, uwielbieniem 
dla drugiej osoby, czyli wszystkim tym, co z miłością się wiąże. Kryje  
się ona w symbolicznych miejscach, przedmiotach, sytuacjach, 
wyznaniach, wspomnieniach czy postawach. Pierwszym znaczącym  
i bardzo często powtarzającym się symbolem miłości w epistolografii 
tej pary jest Portofino – jedno  z najpiękniejszych włoskich miasteczek 
zakochanych, o którym śpiewno wiele miłosnych piosenek, m.in. 



52 

utwór Love in Portofino Freda Buscaglionego, do którego Agnieszka 
Osiecka napisała polski tekst. Portofino dla autorów Listów na 
„wyczerpanym papierze” to miejsce niezwykłe, wywołujące miłe 
wspomnienia związane z bliską osobą, zarezerwowane tylko dla ich 
uczucia. To port, do którego kochankowie dopłyną razem, na dłużej:  
 

Pod ciepłą listów Twych lawiną 
Poczułam, że mi czegoś brak 
Zawracam wiec do Porto Fino 
Jak ciemny z drogi wraca ptak1 

 
Zarówno piosenka o Portofino (melodyjka „Porto Fino”) jak i samo  
miejsce ma dla pary znaczenie symboliczne, pojawia się w listach,  
kiedy piszą oni o wzajemnej tęsknocie, o tym jak bardzo chcieliby 
pozostać razem, czuć swoją bliskość. To tutaj właśnie, jak nigdzie 
indziej ich uczucie wyraża się najpełniej, to ostoja czułości, szczęścia  
i miłości przede wszystkim. 

Gorące, miłosne uczucie symbolizują także pocałunki, których 
ogrom para przesyła sobie w listach, pisząc:  

 
A przez tę stronę to już tylko całuję Cię i tylko przez tę stronę, bo powiesz, że to już 
nudne, gdyby więcej, prawda? (s. 34) 

 
Pocałunek już pierwotnie uważany był za symbol miłości, hołdu, 

szacunku i pociągu fizycznego. Symbol pojmuję tu w kontekście teorii 
Mieczysława Wallisa, który symbol wiązał z poznawaniem świata 
przez analogię2. Szczególny jest pocałunek mężczyzny i kobiety, przez 
który wyrażają oni swoje głębokie emocje i uczucia oraz podkreślają 
bliskie relacje ich łączące3. W korespondencji Osieckiej i Przybory 
spotykamy pocałunki, które para przekazuje sobie za pomocą słów, 
odpowiednich zwrotów. Mają one wymiar symboliczny, są oznaką 
czułości, namiastką fizycznej bliskości, namiętności. Pocałunek jest 
szczególnym wyrazem miłości, wzmacnia więzi zakochanych, 
wprowadza ich w atmosferę zmysłowości, szczęścia, zbliża do siebie. 
Odważne, gorące i częste zwroty typu: „Całuję Cię najpiękniej jak 
umiem”, „Całuję Cię mocno, mocno!”, „Więc już tylko Cię całuję, 
całuję i całuję […]” są oznaką zażyłości, bliskiego stosunku łączącego 
nadawcę i adresata tych słów. Stanowią one szczery, naturalny i oso-
bliwy wyraz głębokich uczuć.  

Swoisty, jedyny i wyjątkowy jest sposób, w jaki para mówi do 
siebie, a dokładniej swoisty, uroczy język miłości, który jest właściwy 

                                                
1  A. Osiecka, J. Przybora: Listy na „wyczerpanym papierze”. Warszawa 2010, s. 19. 

Dalsze cytaty pochodzą z tego wydania. Numery stron zamieszczam tuż po 
cytowany wersie. 

2  Por. M. Wallis: Sztuki i znaki. Pisma semiotyczne. Warszawa 1983. 
3  W. Kopaliński: Słownik symboli. Warszawa 1990, s. 327. 



 
53 

dla ich charakteru, osobowości, pasji. To specyficzny kod, który ich 
połączył, i który tylko oni rozumieją, w jednym z listów Przybora 
pisze: 

 
Wymyśliłem sobie język, a może nie wymyśliłem go, tylko to był i jest po prostu 
mój język i tylko mój. I nagle ktoś do mnie przemówił tym samym językiem. Więc 
jak mógłbym nie być olśniony tym, że tak jest, że ktoś mówił tak pięknie i śpiewa 
tak pięknie tym samym językiem co ja? (s. 40) 

 
Ten osobliwy, niezwykły język łączy zakochanych, potrafi najlepiej  
i najbardziej celnie, a przy tym pięknie wyrazić to, co tkwi głęboko  
w sercach Osieckiej i Przybory. Ma on dla nich ogromne znaczenie, 
kryje w sobie wszystkie przeżycia pary, jest jedyny, wyjątkowy,  
szczery, a przez to uroczy i niezwykły. W Listach na „wyczerpanym 
papierze” nie brakuje emocjonalnych wyznań, które najwięcej mówią 
o gorącym uczuciu łączącym korespondujących. To w nich właśnie,  
w czuły, pełen wzajemnego szacunku, tęsknoty oraz uwielbienia 
sposób zakochani wyznają sobie miłość. Oto przykład jednego z wyz-
nań, które Przybora kieruje do Osieckiej: 
 

Zagubiony w Tobie jestem, porozrzucany po zwrotkach Twoich piosenek,  
zamroczony tak samo Twoimi ustami jak tym, co one mówią, spragniony jestem 
Ciebie, ciepła Twojego, humoru poczucia Twojego, uśmiechu Twojego, spojrzenia 
Twojego, „r” Twojego, Twoich rozlicznych „ antrepryz” i kłopocików (byle  
niedużych), tego, co piszesz, i nie tylko tego […]  (s. 40) 

 
Miłość, tęsknota, namiętność emanuje z powyższego fragmentu, który 
stanowi jedno z wielu wyznań, które odnajdujemy w listach. Jeremi 
Przybora z uwielbieniem, fascynacją, upodobaniem wypowiada się  
o ukochanej, o tym jak spragniony jest jej obecności, bliskości. Z czcią 
niemal, mówi o Osieckiej, o jej niezwykłej osobowości, o najdro-
bniejszych detalach jej urody, sposobie bycia, o tym, czym się zajmuje. 
Każde niemal słowo jest tu przepełnione szacunkiem dla drugiej 
osoby, miłością, która obejmuje wszystko co wiąże się z Agnieszką. 
Cała ona jest dla Jeremiego spełnieniem i najwyższą wartością, 
uczucie, które w nim wywołuje, nie da się wyrazić i porównać  
z niczym:  
 

I nie wiem, skąd brać mi synonimy, żeby ciągle inaczej jakoś mówić Ci o tym 
wielkim i wszystko przesłaniającym przeżyciu, jakim dla mnie jesteś i które stało 
się dla mnie od razu takim od pierwszych słów, jakie zamieniliśmy, i od 
pierwszego dotknięcia Ciebie w pierwszym tańcu. (s. 47)   

 
Osiecka już od pierwszych chwil spotkania z Przyborą, jest dla niego 
ogromnym przeżyciem, które odmieniło cały jego dotychczasowy 
świat. Pierwszy dotyk, pierwsza rozmowa, pierwsze spojrzenia wy-
starczyły, by bez pamięci zakochać się w panience z „Kępy”. Zakochać 



54 

się w jej ustach, spojrzeniu, dłoniach, czole, obojczyku i uszach, do  
których artysta miał szczególny sentyment i dlatego całował je, ado-
rował i pozdrawiał niemal w każdym liście, np.: „Całuję Twoje piękne 
uszy w kompletnej nieświadomości tego, kiedy Cię znów zobaczę”  
(s. 59). Delikatne, wyjątkowe, cudowne są ubóstwiane przez artystę, 
stanowią znaczącą cząstkę Agnieszki. W kulturze ucho symbolizuje 
słuchanie, komunikację. Jest ono bardzo ważnym narządem dla 
muzyków, autorów piosenek, którzy to dzięki nim tworzą4. Uszy  
Agnieszki- subtelne, o przedziwnym kształcie mają ogromną wartość 
dla zakochanego artysty, to one przyjmują najpiękniejsze kom-
plementy, „słuchają” czułych słów, są wrażliwe na dźwięki, muzykę,  
która również jest istotnym znakiem miłości. Symbolizuje ona 
szczęście, pochlebstwo, jest pokarmem miłości, pośredniczy między 
duszą a zmysłami5. Piosenki, których autorami są korespondujący  
mają niesamowitą siłę uwodzenia, obdarzone ładunkiem głębokich 
przeżyć i emocji są swoistym studium uczuć, są miłością po prostu.  
W nich autorzy odsłaniają się, ukazują swoje prawdziwe oblicze. 
Utwory muzyczne łączą zakochanych, tkwi w nich niezwykła moc,  
która oddziałuje na piszących, pobudza ich uczucia, wzajemną 
fascynację:  

 
Wczoraj byłem z Martą w STS-ie i przeżyłem Twoje piosenki chyba tak, jak nikt 
poza Tobą nie mógłby przeżyć. Uwodzisz mnie tymi Twoimi piosenkami  
i podniecasz nieprawdopodobnie. (s. 89). 

 
Najbardziej rozpowszechnionymi w kulturze symbolami miłości są  

serce i róża, odnajdujemy je również w Listach na „wyczerpanym 
papierze”. Serce jest źródłem uczucia, symbolizuje miłość niebiańską  
i ziemską, przyjaźń, to ono jest siedzibą najwyższych przeżyć, emocji6. 
To ono bije mocniej, kiedy w pobliżu pojawia się ktoś znaczący,  
ukochany, to w nim rodzi się miłość i to do niego dostęp pragnął  
uzyskać Jeremi Przybora, w jednych z listów pisał: 
 

A potem powędrować ustami przez nosek bardzo kruchy, aż do ust i najpierw 
długo je przepraszać za zachłanność, z którą się spotkają, bardzo się z nimi 
zaprzyjaźnić i delikatnie scałować z nich całą nieufność i powściągliwość, zarówno 
wargi górnej, jak i dolnej. Może wtedy otworzą mi dostęp do serca Agnieszki,  
która jest maleńką otchłanią poezji […] (s. 49) 

 
Serce to najdelikatniejszy, najczulszy, centralny punkt człowieka, któ-
ry niełatwo zdobyć. Przeznaczone jest ono tylko dla osób wyją-
tkowych, które darzy się specjalnym uczuciem. Dla Przybory taką  
osobą jest Agnieszka, to największe jego osiągnięcie. Róże to także  

                                                
4  Tamże, s. 439-440. 
5  Tamże, s. 241-245. 
6  Tamże, s. 371. 



 
55 

popularny symbol miłości. Korespondujący obdarowywali się nimi 
nawzajem: „Jeremi, na razie wysyłam Ci płatek róży, którą od Ciebie 
dostałam, żebyś widział, jak wyglądały” (s. 101). Róża już pierwotnie 
uważana była za symbol miłości seksualnej i duchowej, radości, 
komplementu. Był to atrybut bogini miłości, płodności, wiosny7,  
a także pięknej kobiety i to dlatego tak chętnie wręcza się je uko-
chanym. Czerwone róże podkreślają silne uczucie łączące zakocha-
nych, są one wyrazem głębokich przeżyć związanych z drugą osobą:  
  

Rzuciłem Ci kwiaty do stóp na powitanie wiosny […] Poprzednie zamówienie 
zostało wykonane b. dokładnie, bo właśnie o taki kolor prosiłem jak ten płatek, 
który mi przesłałaś. Tak usiłuje Cię teraz kochać, nie za czerwono, żeby nie 
zwariować. (s. 120) 

 
Barwa czerwona to także symbol gorącej miłości i namiętności. W po-
wyższym fragmencie odcień tego koloru jest adekwatny do natężania  
uczuć, miłości, która ma być stonowana, ustabilizowana, spokojna.  

Miejscem szczególnym dla Agnieszki Osieckiej i Jeremiego Przy-
bory jest warszawska dzielnica Praga, a dokładniej małe mieszkanko,  
gdzie para się spotykała. Jest ono symbolem ich miłości, to przestrzeń 
wypełniona nimi, ich uczuciem, zapachem, wspólnym szczęściem.  
Praga jest im obojgu szczególnie bliska, tutaj każdy przedmiot, ściany,  
meble przypominają im o sobie, o niezapomnianych chwilach spędzo-
nych razem:  
  

Wracam po lataniu po mieście do nas na Pragę, bo mi tu bliżej do Ciebie o Twoją 
obecność w tych ścianach, o Twoją fotografię i Twoje piosenki na płycie. (s. 67) 

 
Mieszkanie na Pradze należy do nich, jest zarezerwowane dla uczucia,  
które ich łączy. To tutaj Przybora przychodzi, kiedy Osiecka jest 
daleko w podróży i właśnie tutaj czuje się bliżej ukochanej. To ostoja  
bezpieczeństwa, radości, czułości, pięknych wspomnień, gdzie miłość 
artystów na stałe gości i wypełnia każdy zakątek.  

Wymiar symboliczny ma także tęsknota, która jest skutkiem 
wielkiej miłości i silnych więzi łączących zakochanych artystów.  
W Listach na „wyczerpanym papierze” przybiera ona różnorodne 
odcienie, formy. Zmienia się w zależności od miejsca, w którym znaj-
dują się piszący, ich nastroju, czasu rozłąki, np.:  

 
Agnieszko, wiesz, zauważyłem, że moja tęsknota za Tobą przybiera różne formy, 
zależnie od pozycji. Inaczej zupełnie tęsknię, chodząc lub stojąc, inaczej – siedząc, 
a jeszcze zupełnie inaczej, leżąc na strasznie pustym tapczanie… (s. 92)  

 

                                                
7  Tamże, s. 361-364. 

 



56 

Liczne podróże jakie odbywali korespondujący, długi czas ocze-
kiwania na wspólne spotkania wzmagały tęsknotę, która wyraźnie  
obecna była w epistolografii tej pary. Wzmagała ona różnego rodzaju  
emocje, wywoływała smutek, niepokój, rozczarowanie.  

Wreszcie, na koniec należy przywołać najbardziej ważny, znaczący, 
jedyny w swoim rodzaju, niezwykły symbol miłości Agnieszki Osie-
ckiej i Jeremiego Przybory, którym są ich listy, towarzyszące parze od  
początku ich burzliwego związku. Staranna, artystyczna, subtelna,  
wyjątkowa, emocjonalna korespondencja zakochanych to prawdziwe  
studium miłości, wzruszeń, szczęścia, tęsknoty, nadziei:  
 

Wolę listy!!! Bujam się w tych listach[…] Strasznie Ty ślicznie piszesz te listy,  
bo tak umiesz powiedzieć o tym, co się w Tobie dzieje, że to jest „właśnie to”. 
Umiesz nazwać. Jesteś wzruszający i precyzyjny. (s. 143)  

 
Te listy są nośnikiem i ważnym spoiwem łączącym parę, podtrzy-
mującym ich uczucie. To dzięki nim kochankowie mogą być bliżej  
siebie, dotykać własnych dłoni, a nawet poczuć swój zapach. Papier,  
na którym artyści piszą chłonie wszelkie ich nastroje, emocje, odczu-
cia, wrażenia: „Odłożyłem słuchawkę i biorę pióro, żeby znów jakoś  
dostać się do Ciebie, dotknąć Twoich rąk tą kartką papieru[…] (s. 39).   
 

Autoportrety i portrety kochanków 
 

Korespondencja Agnieszki Osieckiej i Jeremiego Przybory to nie 
tylko czułe, miłosne wyznania, wspaniałe dowody uczyć, interesujące 
relacje z podróży, ale także, albo przede wszystkim autoportrety i por-
trety ich autorów. Listy te są jak lustra, w których odbijają się  
osobowość, charakter, sposób bycia piszących. Tworzą oni w nich  
siebie, własne „ja”- jedyne, niepowtarzalne, wyjątkowe.  

Autoportret jest portretem własnym artysty8, składa się na niego 
wszystko to, co stanowi jego „ja” w chwili tworzenia9. To indy-
widualna cząstka jego osobowości, prawdziwe wynurzenia na swój 
temat, budujące oryginalny, swoisty i jedyny taki autoportret10.  
W Listach na „wyczerpanym papierze” zawiera się również auto-
biografia ich autorów, w której króluje rzeczywiste, autentyczne, 

                                                
8  Nowy słownik języka polskiego. Red. E. Sobol. Warszawa 2002, s. 29.  
9  O autoportrecie i jego użyteczności w badaniach nad twórczością literacką pisał 

ostatnio Andrzej Borkowski. Badacz stwierdził, że „przez ten właśnie zabieg 
można ocalić podmiotowość autora, co dziś jest trudne po dominacji nurtów 
strukturalnych […] oraz swoistej „dehumanizacji” i komercjalizacji kultury 
współczesnej”. Zob. „Powrót” Kazimiery Iłłakowiczówny. Próba interpretacji. 
„Inskrypcje. Półrocznik” 2013, z. 1, s. 74-75.  

10  S. Skwarczyńska: Teoria listu. Białystok 2006, s. 70. 



 
57 

szczere „ja” piszące, wyrażające siebie, swoje prywatne doświadczenia, 
odczucia, wrażenia11.  

W dalszej części omówię wyłaniające się z listów autoportrety 
i portrety ich autorów – barwnych i osobliwych kochanków.  

Pierwszego lutego na balu w Studenckim Teatrze Satyryków 
spotykają się dwie zupełnie różne osobowości, dwa odmienne chara-
ktery - „kobieta po przejściach, mężczyzna z przeszłością”12.  

Ona – Agnieszka Osiecka, to młoda, piękna, utalentowana kobieta  
o drapieżnym uśmiechu, zdumiewającym spojrzeniu, charaktery-
stycznie wymawiająca „r”:  

 
[…] z uszami, rękami, włosami, które tak ładnie wynikają z Twoich skroni, 
spojrzeniem zdumiewająco łagodnym w zestawieniu z nieco drapieżnym 
uśmiechem… (s. 33) 

 
Urocza, żartobliwa, dowcipna „Panienka z Kępy” przyszła na świat 
jesienią, przed wojną, dokładnie 9 października 1936 roku w War-
szawie:  
  

Urodziłam się przed wojną, pod jesień, 
Nie pamiętam, jak wyglądał ten wrzesień, 
Ojciec się trudził, matka przy mężu… (s. 43) 

 
W latach wczesnego dzieciństwa interesowała się przyrodą, następnie 
literaturą: 

 
Jak byłam średnia, to zaczytywałam się w tej książce. (Jak byłam mała to nie, bo  
w ogóle nic nie czytałam, tylko byłam przyrodnikiem i kopałam w ogródku). (s. 103) 

 
Jako studentka wyjeżdżała do pracy zagranicę, a za zarobione pienią-
dze organizowała sobie spontaniczne i beztroskie wycieczki do Paryża: 
 

[…] żeby pracować w polu „u chłopa” w Burgundii i za zaoszczędzone parę groszy 
kopnąć się do Paryża i jeść bułkę z serem, winem popijać i gapić się na Sekwanę  
w słońcu[…] Zrzeszenie Studentów musi to jeszcze urządzać! (s. 128) 

 
Podróże już od młodości były jej największą pasją, uwielbiała odwie-
dzać różne kraje, poznawać ich kultury, zwiedzać ciekawe miejsca.  
Wyjazdy dawały jej największe szczęście i wolność, którą ceniła ponad  
wszystko, sama niejednokrotnie powtarzała:  
 

                                                
11  M. Janion: Tragizm, historia, prywatność. W: Prace wybrane. Tom II. Kraków 

2000, s. 406, 416. 
12  To fragment piosenki Czy te oczy mogą kłamać, do której tekst napisała 

Agnieszka Osiecka. 

 



58 

Znacznie większe znaczenie niż miłość miała dla mnie wolność, uczucie wolności. 
„Wolność dawała mi szczęście” (s. 148) 

 
„Kundel włóczęga” – tak o sobie mówiła. Agnieszka dosłownie „włó-
czyła” się po całym świecie, zwiedzała Europę i Polskę. Spontaniczna, 
odważna, szalona, potrafiła wyjechać w każdej chwili, bez zasta-
nowienia, bez przygotowania, bez zapasu ubrań: 
 

[…] bo ja sama prawie nic nie mam, tylko jedną sukienkę w kratkę i bluzkę 
w napisy i w stare samochody[…] A wszystko dlatego, że się nie zdążyłam 
zapakować. (s. 60)   

 
Liczne podróże, miłość do teatru i opery, bywanie w różnego rodzaju  
kawiarniach wiązało się z poznawaniem nowych osób, zawieraniem 
świeżych znajomości, przyjaźni. Osiecka miała niezwykły talent do  
skupiania wokół siebie tłumów: 
  

Pewnie byś mnie któregoś dnia i tak wypędził ze względu na ferajnę, co się za mną 
snuje, no i na niegospodarność […] (s. 131) 

 
Przyjacielska, łatwo nawiązywała kontakty, towarzyska, a przede 
wszystkim rozgadana Agnieszka kochała uwodzić mężczyzn, którzy 
byli dla niej czymś w rodzaju zabawki, zakazanego owocu, który 
uwielbiała smakować. Wielokrotnie powtarzała, że mężczyzna jest 
tylko dodatkiem, zawsze na dalszym planie, może być przydatny  
w życiu, pomocny, opiekuńczy, ale nigdy nie najważniejszy: „[…] 
mężczyźni byli u mnie zawsze na bardzo dalekim planie, gdzieś 
między łódką a ciotką z Piotrkowa”. (s. 146). Niedelikatny, zimny, 
gruboskóry, niewdzięczny potwór – tak często o sobie mówiła. 
Zdawała sobie sprawę, że jest egoistką, zawsze robiła to co chciała, nie 
liczyła się z nikim, ani z niczym – „ rozwydrzona małpa” z wyrzutami 
sumienia, to kolejne jej określenie: 

 
Pod tym względem jestem paskudną egoistką, rozwydrzona małpą. Jedyne co 
mnie upodabnia do człowieka, to wyrzuty sumienia. (s. 146)  

 
Leniwa, wygodna, niezorganizowana, niezaradna, nigdy nie 
prowadziła domu, otwarcie przyznawała, że nie potrafi dbać o siebie,  
a tym bardziej o innych: 
  

Jestem czasem dla Ciebie nieczuła, ale ja i dla i dla siebie jestem nieczuła. 
Zwłaszcza w drobiazgach. Nie zrobię Ci śniadania, ale wiesz – ja i sobie nie zrobię 
śniadania. […] Może to dlatego, że nigdy nie „prowadziłam domu”? (s. 117)   

 
Osiecka nie lubiła porządku, sprzątanie sprawiało jej ogromny pro-
blem. „Z grejpfrutem w ręku” i „kotem na głowie” pisała listy, gubiła  



 
59 

długopisy i inne przedmioty. Niedokładna, roztargniona, chaotyczna  
nie miała czasu na obowiązki domowe, nie umiała im sprostać. 

Agnieszka Osiecka budowała wokół siebie chłodną atmosferę,  
z dystansem podchodziła do swojej osoby, krytycznie oceniała swoje 
postępowanie, kreowała siebie na okrutną, bezwzględną, nieczułą 
kobietę, jednak w głębi duszy była wrażliwą, subtelną i rozmarzoną 
artystką. Przełom w jej życiu nastąpił, kiedy poznała Jeremiego  
Przyborę, dla niego chciała się zmienić. Ukochany mężczyzna stał się  
kimś ważnym, szczególnym: „Dawna zasada, w myśl której mężczyzna  
był dla mnie dodatkiem do pejzażu […] poszła w kąt”. (s. 147). 
Wówczas niepokorna artystka zaczęła marzyć o dziecku, bezpiecznym  
domu, wypełnionym rodzinną miłością i ciepłem. W jednym z listów 
pisze:  

 
Właściwie to byłoby coś cudownego urodzić Twoje dziecko. […] I do tego taki dom 
jak Robinsonowie mają w Surrey […]  (s. 105)   

 
Liczne podróże, samotność, alkohol, leki, przykre doświadczenia 

życiowe przyczyniają się do pogorszenia stanu psychicznego Osieckiej.  
Największe załamanie nerwowe następuje podczas pobytu w Paryżu, 
który wywołuje w Agnieszce bolesne wspomnienia: 

 
I boli mnie nieprzytomnie ten cały Paryż, i serce stoi mi w gardle, i nie śpię już  
piątą noc, i widzę, na wpół otruta proszkami nasennymi, jakieś straszne sceny,  
i majaki, i tortury, i boję się[…] (s. 133) 

 
Nerwica, problemy z sercem, halucynacje, kłopoty ze snem, koszmary, 
stany lękowe były dość częste, artystka nie radziła sobie ze sobą.  

On – Jeremi Przybora, jest dojrzałym, starszym mężczyzną po 
przejściach. Skryty, mało pisze o sobie, dlatego jego autoportret jest 
zdecydowanie uboższy niż Agnieszki Osieckiej. To przede wszystkim 
artysta, który tworzy wspaniałe, wybitne widowiska kabaretowe  
i musicale, wśród których wymienić należy często wspominane  
w listach „Stokrotki”, a właściwie „Jedzcie stokrotki”, słynny musical 
autorstwa Przybory. Zorganizowany, profesjonalny, pracowity, sta-
rannie planuje każdy dzień, marzy o własnym teatrze: „[…] ostatnio 
zacząłem myśleć i starać się o założenie teatrzyku”. (s. 20). Elegancję,  
czar, urok, kulturalne, taktowne zachowanie zawdzięcza starannemu  
wychowanie, jakie odebrał w dzieciństwie: 
  

[…] nie czynię tego, częściowo na skutek starannego wychowania, jakie 
odebrałem, częściowo przez wzgląd na Halinę[…] (s. 67) 

 
Przystojny, romantyczny Jeremi Przybora złamał niejedno damskie  
serce, podkreślał, że lubi towarzystwo pięknych kobiet i nigdy nie 
pozostaje obojętny na ich urok i wdzięk:  



60 

[…] co prawda idealnych warunków do czytania nie miałem przy szczebioczących 
panienkach z moją „niepodzielną uwagą”, którą zawsze  ciągną panienki […]  
(s. 73) 

 
W przeciwieństwie do Osieckiej, Jeremi był typem samotnika, miał 
dość ubogie życie towarzyskie ograniczające się do Agnieszki, z którą  
z przyjemnością się spotyka:  
 

Jeżeli nawet trochę Cię przeraziłem perspektywami zachłanności, z jaką rzucę się 
na Ciebie – moje Jedyne Życie Towarzyskie – to przecież z drugiej strony pocie-
szyłem, że coraz bardziej rozsmakowuję się w samotnym trybie życia. (s. 122-123) 

 
Przybora związany był z warszawską Pragą, miał dwoje dzieci i żonę  
Igę. Ich małżeństwo przeżywało wówczas kryzys. Ukochana Osiecka  
często zarzucała mu, że jego życie toczy się jakby na dwóch planach – 
rzeczywistym i nierzeczywistym. Ten pierwszy to żona i dzieci, a drugi  
to ona. W jednym z listów Agnieszka pisze:  

 
[…] wydawało mi się, że żyjesz jakby na dwóch planach – realistycznym i nie-
realistycznym. I tam właśnie, na tym drugim planie spotykasz się ze mną. A Twoje 
prawdziwe życie to jest Iga, dom i dzieci itd.  

 
Oni – „To miała być zupełnie nieżyciowa historia, bukiecik bladych 

fiołków.” (s. 146) , pisze Agnieszka Osiecka w korespondencji, podkre-
ślając przywiązanie do Przybory. On z niepokojem stwierdza: „Chyba 
ja się w Tobie zakochałem, czy co?!” (s. 49). Miłość przyszła do nich  
spontanicznie, połączyła najpierw na „lipę”, a następnie coraz 
silniejszym uczuciem. Czułe listy, prezenty, kwiaty, spotkania, emo-
cjonalne wyznania i tęsknota, odległość, rozczarowanie, które prze-
kreśliły wszystko. Zaczynają się kłótnie, wyrzuty, konflikty, nadchodzą 
ostatnie listy rozliczające ich z dawnych spraw, zdawkowe „Dziękuję  
Ci” i koniec, korespondencja się urywa, gorąca miłość gaśnie, a oni idą  
dalej, każde w inną stronę.  
 

    
 
Bibliografia: 
 
Źródła:   
-Osiecka A., Jeremi Przybora J.: Listy na wyczerpanym papierze. Oprac. M. Umer. 
Warszawa 2010.  
 
Opracowania:  
a/ Słowniki:  
-Kopaliński W.: Słownik symboli. Warszawa 1990.  
-Nowy Słownik Języka Polskiego. Red. E. Sobol. Warszawa 2002 
b/ Pozostałe opracowania:  
-Borkowski A.: „Powrót” Kazimiery Iłłakowiczówny. Próba interpretacji. „In-
skrypcje. Półrocznik” 2013, z. 1, s. 71-82. 



 
61 

-Janion M.: Tragizm, historia, prywatność. W: Prace wybrane. Tom II. Kraków, 
Universitas, 2000. 
-Skwarczyńska S.: Teoria listu. Białystok 2006. 
-Wallis M.: Sztuki i znaki. Pisma semiotyczne. Warszawa 1983. 

 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 63 

Anna Benicka 
(IFPiLS UPH, CBN IKRiBL) 
 

Językowy obraz zwierząt w wybranych  
polskich przysłowiach i wyrażeniach  

przysłowiowych 
 

Ludzie i zwierzęta są w swych najbardziej 
naturalnych odruchach i zachowaniach 

na całym świecie jednakowi  
[Kurkowska, Skorupka 1959: 162] 

 
 
Abstract:  

The article discusses the linguistic picture of the animal world on the basis of the 
native Polish proverbs and sayings collected in three volumes by Julian Krzyża-
nowski. It also explains to the reader the concept of stereotype by showing the nature 
of both the proverb and the aphorism. Some sections demonstrate Polish proverbs 
with the last section containing examples of aphorisms and proverbs in relation to 
each of the five animal kingdoms. 
 
Keywords: Linguistic Picture of the Word, Proverb, Proverbial Expression, 

Stereotype, Name of Animal 

 
 

Pojęcie językowego obrazu świata pochodzenie terminu, 
ustalenia definicyjne 
 

Językowy Obraz Świata jest szeroko omawiany w wielu publi-
kacjach z zakresu językoznawstwa. Niestety, zarówno w aspekcie  
teoretycznym, jak i metodologicznym badacze są dalecy od 
jednoznaczności w jego interpretacji. Dlatego na gruncie badawczym 
ważnym jest, aby sprecyzowane zostały przedmiot badań i pole 
obserwacji, ale też metody zbierania materiału i analizy danych, gdyż 
brak owych uzgodnień prowadzi do znacznych trudności w Inter-
pretacji, weryfikacji postawionych tez czy porównywania odmiennych 
stanowisk. Omawiany termin (JOS) najpierw funkcjonował w nau-
kach ścisłych. Na grunt językowy przenieśli je etnolingwiści  
amerykańscy Sapir i Lee Worth. Jednak już w początkach XIX wieku 
posługiwali się nią także Niemcy − Wilhelm von Humbold oraz Leo  
Weisberber. Określenie to znane było jednak dużo wcześniej, to  
znaczy już w czasach oświecenia francuskiego i włoskiego [Bartmiński  
2006: 11]. Jednak swój rodowód JOS czerpie już z Retoryki Arysto-



64 
 

telesa, w której pojawiły się toposy będące uznawane za sądy ogólnie  
przyjęte, znane i pomagające mówcom w pozyskiwaniu publiczności. 

W ostatnich latach prowadzone były liczne badania z zakresu JOS 
zarówno przez polskich jak i zagranicznych badaczy m.in. Rosjan  
i Amerykanów. Owocem tych badań są liczne prace opublikowane 
m.in. przez Tamarę Cynian (1990), Aleksandra Górę (1997), Ludmiłę  
Winogradową (2000) oraz Serafinę Nikitinę (1990, 2000), które 
ukazały się w przeciągu 20 lat. Ich przedmiotem jest m.in. albański  
obraz świata, słowiański obraz zwierząt, demonów i domu.  

Według Jolanty Maćkiewicz w celu ustalenia definicji JOS należy 
określić podmiot obrazu, stosunek zawartego w obrazie wodzo-
rowania rzeczywistości oraz ontologiczny status tego zawartego  
w języku modelu świata. Elementami tworzącymi JOS są: obrazy 
obiektów, ogólne sposoby organizacji, oraz tzw. „naiwna wiedza”. 
Dzięki nim uzyskany obraz jest wielowyrazowy i wieloaspektowy 
[Maćkiewicz 1997: 7]. JOS można najprościej zdefiniować, jako obraz 
świata postrzegany przez ludzi i ujęty przez język. Zależy on od 
kultury i języka. Językowy obraz możemy porównywać pod względem 
kultur i języków. Do równie ważnych czynników należą pod tym 
względem także: subkultury, wiek, płeć, status społeczny, 
wykonywany zawód oraz metajęzykowe relacje. Najważniejszą 
podstawą rekonstrukcji JOS jest gramatyka, czyli kategorie liczby, 
rodzaju, osoby, czasu, przypadku i trybu. Nie bez znaczenia pozostają 
także hiperonimy stanowiące wyrazy nadrzędne oraz hiponimy 
będące nazwami podrzędnymi, wyjaśniającymi znaczenie danego sło-
wa. Nie należy w tym miejscu zapominać także o sądach empicytnych  
(jawnych) oraz sądach implicytnych (ukrytych) niosących prawdę  
kulturową, jak również relacjach wewnątrzsystemowych, czyli dery-
wacji, opozycji czy wreszcie synonimii. 

Szczególną uwagę w celu zdefiniowania JOS badacze poświęcają  
frazeologizmom, gdzie wzrost zasobu wyrażeń i słów jest wprost 
proporcjonalny do zmiany warunków życia lub społecznych potrzeb 
oraz przyrostu wiedzy1. Chcąc jednak zrekonstruować obraz świata nie 
powinno się pomijać takich aspektów jak: różne poziomy języka, czyli 
gramatykę, leksykę, nazwy podstawowe, derywaty od nich, formy  
językowe oraz tradycyjne użycie.  
 
 

                                                
1  Wprowadzane są nowe nazwy przedmiotów (komputer), instytucji i zjawisk 

(monitoring) oraz nowe nazwy odkrywanych zjawisk (bakteria). 
 

 



 65 

JOS w opracowaniach językoznawczych − przegląd 
wybranych pozycji 
 

Problem jakim jest JOS podejmowany jest także na licznych 
konferencjach, których wynikiem są zazwyczaj tomy pokonferencyjne. 
Jedną z takich publikacji jest tom, który ukazał się w 1999 roku pod  
redakcją rady redakcyjnej „czerwonej serii” Instytutu Filologii Polskiej 
UMCS pt. Językowy obraz świata. Problematyka zawarta w tytule 
została zbadana przez 16 autorów z różnych punktów widzenia.  
Pochodzą oni, bowiem z kilku środowisk językoznawczych m.in.: 
Gdańska, Katowic, Lublina, Warszawy, Wrocławia, niestanowiących 
jednolitego zespołu badawczego. W ich pracach daje się zauważyć 
odwołanie do różnych koncepcji języka i operowanie nieco odmienną 
terminologią.  

Książką, która w teoretyczny sposób opisuje JOS jest także inna 
pozycja autorstwa Bartmińskiego wydana w 2006 roku. Szkice za-
warte w tym tomie stanowią zapis kilkuletnich wysiłków podejmo-
wanych przez autora − często we współpracy z podobnie myślącymi  
znawcami przedmiotu − szukania własnej drogi na polu badawczym 
obejmującym szeroko rozumiane relacje języka i kultury. Rozważając  
problem JOS, Bartmiński wyszedł od definicji tego pojęcia oraz 
sposobu jego porządkowania. Z kolejnej części publikacji czytelnicy  
mogą dowiedzieć się, w jaki sposób należy opisywać obraz świata oraz 
jakie czynniki składają się na ów opis.  

Trzecia część jest fragmentarycznym ujęciem polskiego językowego 
obrazu świata. W podjętych szkicach badacze podjęli się opisu 
językowych wyobrażeń matki, domu i świata, ojczyzny, ludu, prawicy 
i lewicy a także zmian obrazu świata Polaków we współczesnym 
dyskursie publicznym. Ostatnia część publikacji jest ciekawym  
przedstawieniem perspektyw porównawczych.  

Tematyka JOS stała się ostatnio bardzo modna. Oprócz książek 
pojawiają się też samodzielne szkice zbierane w czasopismach 
literackich bądź językoznawczych. Jednym z artykułów wyjaśnia-
jących to pojęcie jest artykuł Jolanty Maćkiewicz zatytułowany Co to  
jest „językowy obraz świata?” pochodzący z jedenastego tomu „Etno-
lingwistyki” [Maćkiewicz 1999: 7].  

Praca rozpoczyna się od podania definicji, ustalenia sposobu  
badania oraz pochodzenia omawianego przez nią terminu. W toku 
swoich rozważań podaje Maćkiewicz dwa sposoby istnienia obrazu 
świata, do których zalicza „abstrakcję i obiektywizacje tej abstrakcji  
w postaci różnych „śladów”. Następnie rozwija i omawia składniki  
niezbędne do właściwego zdefiniowania językowego obrazu świata. 
Kolejnym elementem JOS, któremu Maćkiewicz poświeciła swoją 



66 
 

uwagę była relacja miedzy światem a językiem. Autorka zwróciła  
uwagę na istotny fakt, jaka jest nie twórcza, ale interpretacyjna rola  
języka. Innymi czynnikami, od których według Maćkiewicz zależy 
relacja pomiędzy językiem a światem są: rzeczywistość, ludzka natura, 
doświadczenia związane z obcowaniem z rzeczywistością, dziedzictwo 
kulturowe. 

W tekście poruszona została także kwestia wpływu mitu, baśni  
i poezji wychodzących poza standardową interpretację realiów 
widzialnych i niewidzialnych, które stwarzają nowe światy, choć nie są  
to światy całkowicie niezależne od świata realnego [Maćkiewicz 1999: 
12]. Wpływ na kształtowanie JOS ma także obraz obiektów. 

Niebagatelny wpływ na kreowanie JOS ma również „naiwna” 
wiedza, która objaśnia, w sposób bardziej praktyczny niż wiedza 
teoretyczna, otaczający nas świat. Cechami szczególnymi tej wiedzy  
zauważonymi i uwydatnionymi przez Maćkiewicz w jej pracy są 
antropocentryczność, uwrażliwienie na kontekst oraz przeniknięcie  
wartościowaniem. W tworzeniu JOS bierze także udział wiedza 
encyklopedyczna, opierająca się na danych leksykalnych, do których 
należą semantyka, forma wewnętrzna wyrazów, frazeologizmy, przy-
słowia i inne względnie stałe kompleksy wyrazowe, a także pola  
znaczeniowe2. 

Szczegółowe ujęcia wybranego wycinka rzeczywistości są często  
i chętnie podejmowane przez różnych badaczy języka. Jako przykład 
należy podać książkę Jolanty Kowalewskiej-Dąbrowskiej pt. Języ-
kowy obraz Boga i człowieka w poezji Jana Twardowskiego wydanej 
przez Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego w 2006 r. Innym 
przykładem może być artykuł Doroty Kozaryn pt. Językowy obraz 
starości w „Żywocie człowieka poczciwego” Mikołaja Reja, który 
ukazał się w 2002 roku w Studiach językoznawczych. Syn-
chronicznych i diachronicznych badaniach polszczyzny będący  
niejako nawiązaniem do opisywanego przez Kowalewską-Dąbrowską 
obrazu człowieka prezentujący starość w trzeciej księdze Żywota 
człowieka poczciwego Mikołaja Reja. Kolejnym przykładem ujęcia 
wybranego wycinka rzeczywistości może być praca Joanny Rychter 
pochodząca z tego samego tomu będąca próbą przedstawienia 
sposobu kreowania językowego obrazu ojczyzny w lirykach Juliusza 
Słowackiego.  

                                                
2  Elementy te można odnaleźć w wielu pracach takich jak: Naukowy i nienaukowy 

obraz morza. Na przykładzie języka polskiego autorstwa J. Maćkiewicz, wydanej 
w 1991 roku w Gdańsku, czy w artykule A. Pajdzińskiej Jak mówimy o uczuciach? 
Poprzez analizę frazeologizmów do językowego obrazu świata zamieszczonej w 
książce Językowy obraz świata pod redakcją J. Bartmińskiego.  



 67 

Tematyka językowego obrazu zwierząt była podejmowana już  
wcześniej przez licznych badaczy. W tym miejscu zostaną przywołane 
dwie publikacje dotyczące opisu tego wycinka rzeczywistości.  
Pierwszą z nich jest monografia autorstwa Doroty Kępy-Figury pt. 
Kategoryzacja w komunikacji językowej na przykładzie leksemu 
„ptak”, drugą zaś praca Anny Dąbrowskiej zatytułowana Tę żabę 
można zjeść, która opisuje językowo−kulturowy obraz żaby  
w polszczyźnie. 

Podstawowym celem analizy pierwszej z wymienionych badaczek 
pochodzącej z lubelskiego ośrodka językoznawczego było odtworzenie 
językowego obrazu ptaka i wybranych gatunków ptaków. Poszcze-
gólne badane leksemy zostały przedstawione zarówno z pozycji języka  
potocznego jak i jego wariantów kreatywnych. Do całościowego opisu  
kategorii, jaką stanowi słowo ptak uwzględniono takie czynniki jak: 
środowisko, wygląd, zachowanie, wielkość i relacje między ptakiem  
a człowiekiem. W kolejnej części przedstawiono semantyczne kono-
tacje towarzyszące wyobrażeniu ptaka m.in. jego żywotność kojarzoną  
z lotem i wydawaniem dźwięków także inne jego możliwości z nimi  
związane tj. szybkość, wolność, niezależność, pozwalające na wpisanie  
go w asocjacyjne pole ‘siły’ czy ‘powodzenia’ [Kępa-Figura 2007: 94]. 

Założeniem ostatniej szczegółowej pracy dotyczącej JOS była odpo-
wiedź na pytania, jakie spośród wielu cech charakteryzujących klasę 
żab i ropuch zostały przez polską społeczność językową wysele-
kcjonowane oraz w jaki sposób utrwaliły się one i funkcjonują  
w języku, które z nich ostały się w świecie języka, a które są 
świadectwem przeszłości, a także, jaka jest rola stereotypu i przysłów  
w kształtowaniu językowego obrazu tych płazów. Ważnym zaga-
dnieniem w badaniu tego leksemu było jego funkcjonowanie  
w historii języka oraz uzyskanie przez niego w toku dziejów bogatej 
konotacji, których uzupełnienie stanowią mity, magia, religie,  
ikonografia, a także nauka.  
 

Stereotypy jako element JOS 
 

Problem stereotypu do tej pory nie był tematem, który pode-
jmowano przez językoznawców, mimo iż wielu z nich zauważało jego  
ścisły związek z językiem. Pierwsze istotne zajęcie się tym  
zagadnieniem nastąpiło podczas XVI konferencji naukowej 
zorganizowanej w ramach międzynarodowego konwersatorium Język 
a kultura w dniach 20 – 22 VI 1994 w Karpaczu, w ośrodku 
Uniwersytetu Wrocławskiego. Udowodniono na niej ścisły związek  
stereotypu i JOS. 



68 
 

Stereotyp jest, bowiem jednym z nieodłącznych elementów, 
kształtujących JOS poszczególnych grup społecznych, jak i całego 
społeczeństwa. Termin ten wywodzi się z greckiego słowa stereόs 
oznaczającego ‘twardy’ i pochodzi ze slangu drukarzy, w którym to 
slangu odnosi się do kopii pierwotnej formy drukarskiej do druku 
wypukłego [Bartmiński, Panasiuk 2001: 372]. Owo pojecie zostało 
wprowadzone do języka ogólnego przez W. Lippanna. Pochodzi ono  
z terminologii socjologicznej i psychologicznej i oznacza uproszczony, 
utrwalony wielokrotnym powtarzaniem i zabarwiony wartościująco 
obraz rzeczywistości odnoszący się do grup społecznych, osób, sytu-
acji, instytucji często opartej na fałszywej lub niepełnej wiedzy,  
utrwalony w świadomości społecznej przez tradycję, trudno podle-
gający zmianom. W kulturze przyjęło się odczytywać ten termin, jako  
skonwencjonalizowany, powtarzający się w literaturze i sztuce obraz  
odwołujący się do powszechnych przekonań i wyobrażeń3. 

Na ogół pojęcie stereotypów zwłaszcza odnoszących się do naro-
dów, ras, ale także i tych dotyczących języka potocznego i życia  
codziennego, ocenia się za negatywne. Postrzega się je nawet za 
„swoistą chorobę języka i myślenia, niebezpieczną dla normalnej 
komunikacji, fałszującą obraz świata” [Bartmiński, Panasiuk 2001: 
372]. Ale stereotyp to nie tylko składnik wartościujący. Istotną rolę  
pełnią również składniki poznawcze. Odgrywają one rolę wtórną i są 
zależne od uwarunkowań kulturalno-subiektywnych. Może to ozna-
czać ambiwalencję w postrzeganiu przedmiotu. Stereotypy tworzone  
są głównie przez język potoczny i artystyczny, oddając emocjonalne  
postrzeganie świata. Do ich cech należą także odporność na zmiany  
oraz integracyjność i obronność. 

Warto w tym miejscu wspomnieć o teorii nominacji. Teresa  
Smółkowa zdefiniowała ją jako „proces i jako rezultat procesu nada-
wania nazw”4. Z kolei Grażyna Sawicka proponuje za nominację  
uznanie procesu nadania nazw, zgodnie z regułami obowiązującymi  
w systemie danego języka, przy czym nazwy te nadawane są przed-
miotom, osobom, czynnościom i wszelkim zjawiskom świata zewnę-
trznego, zaś nominant to wszelka niezależna jednostka języka, którą  
cechuje niezmienność treści i formy oraz denotacja. Powstaje on  
w wyniku procesu nominacji [Sawicka 1994: 147]. 

Nominant może pełnić rolę stereotypu w wyniku połączenia 
konkretnej formy z daną treścią, w której skład wchodzą elementy 
desygnacyjne, konotacyjne i kulturowe. Taki sposób ukazania stere-

                                                
3  Podręczna encyklopedia A – Z. Kraków 2005 [tu hasło: stereotyp]. 
4  Jednakże definicja Smółkowej jest bardzo ogólna, co uniemożliwia wykorzystanie 

jej nie tylko w językoznawstwie, ale też w innych dyscyplinach naukowych. 



 69 

otypu ukazuje możliwość pełnienia przez niego trzech funkcji: regulu-
jącej, rejestrującej i kulturotwórczej. 

Proces powstawania nominatu jest procesem długotrwałym  
i składa się z aktu nominacyjnego. Na każdy akt nominacyjny 
wchodzą dwa etapy. W pierwszym ustala się zbiór cech definicyjnych 
(kategorialnych), w drugim zaś ustala się cechy niedefinicyjne 
(niesystemowe, niekategorialne).  

Drugą fazę aktu nominacyjnego stanowi powstawanie stereotypów. 
Etap ten w całym procesie nominalizacji stanowi proces najdłuższy. 
Funkcja regulująca stereotypu polega tu na łączeniu treści i formy  
w ogół zwany nominatem5 . 

Z pojęciem stereotypu nieodłącznie związany jest trzeci etap aktu 
nominacyjnego, jakim jest stereotypizacja. Etap ten obserwuje się  
i bada jedynie w wymiarze diachronicznym i synchronicznym 
[Sawicka 1998: 148].  

Nasze postrzeganie świata może być wyrażane nie tylko za pomocą 
języka, coraz częściej podejmowane są próby przybliżenia jakiegoś 
utartego poglądu na świat w formie karykaturalnego rysunku. Takie 
postrzeganie wyobrażenia danego przedmiotu wiąże się z konotacjami 
czysto leksykalnymi przypisanymi wyrażeniom językowym. Stereotyp 
łączy, wiec tzw. konotacje encyklopedyczne (wynikające z wiedzy  
o świecie) jak i językowe (przynależne wiedzy językowej) [Bartmiński, 
Panasiuk 2001: 374]. 

Spośród ogromnej grupy stereotypów Bartmiński i Panasiuk  
wyróżniają dwie zasadnicze grupy. Pierwszą z nich stanowią obrazy 
wyróżniające się realnością i pragmatycznością i będące umieszczone 
w ramie modalnej „taki, jaki jest”. Do drugiej odmiany należą wzory 
cechujące się spełnieniem wymogów mówiącego i będące pojmowane, 
jako „takie, jakie być powinny”. Oprócz tego badacze wyróżniają także 
wyobrażenia mitologiczne zawierające się w stwierdzeniu „taki, jaki  
może być”. Do tej grupy można zaliczyć leksemy będące odzier-
ciedleniem krasnoludka, anioła, diabła, czarownicy, itp. Ostatnią  
z odmian stereotypów można zamknąć w ramie metatekstowej „taki, 
jaki może być i być powinien”. Odnosi się ona do stereotypów 
ideologicznych reprezentujących postawy, zachowania człowieka oraz  
oddające wizje społeczne np. postęp, rewolucję, miłość [Bartmiński, 
Panasiuk 2001: 379-380]. Według badaczy stereotypy odgrywają dwie  

                                                
5  W przypadku etapu kategoryzacji i dyferencjacji takich nominatów nowych jak 

punkt widzenia i ogólniak (zachowujących swoją dwuczłonowość) stereotyp pełni 
funkcję regulującą. Ma ona za zadanie łączyć formy i treści (wstępnie rozumiany 
przez człon utożsamiający i człon różnicujący) w całość będącą nominatem. 

 



70 
 

istotne funkcje. Są nimi funkcja psychiczna, która reguluje i upraszcza 
obraz świata oraz funkcja społeczna zapewniająca przynależność do 
danej grupy, zespolenie z nią oraz uzyskanie jej przychylności. 
 

Definicje jednostek przysłowiowych i aforystycznych 
 

Jednostki przysłowiowe zaliczane są do tzw. małych form literackich, 
spośród których wyróżnia się: 
— przysłowia, 
— wyrażenia przysłowiowe, 
— aforyzmy, 
— złote myśli, 
— maksymy, 
— fraszki, 
— apoftegmaty. 

Mianem przysłowia określa się „zdanie występujące w obrębie da-
nej kultury”6. Charakterystyczną cechą przysłowia jest „wyrażanie  
w formie bezpośredniej lub zmetaforyzowanej pewnej myśli czy nauki 
ogólnej, odnoszącej się do określonej sytuacji; ma postać stwierdzenia 
lub pouczenia, zwykle zbudowanego na zasadzie paralelizmu lub 
kontrastu znaczeniowego, nierzadko rymowanego wewnętrznie”. 
Powstawanie i funkcjonowanie przysłów związane jest przede wszy-
stkim z kulturami zamkniętymi i tradycyjnymi, z którymi niero-
zerwalnie łączy się ludowa literatura. 

Za najmniejszą jednostkę przysłowiową uważa się wyrażenie 
przysłowiowe będące typem konwencjonalnego powiedzenia 
podobnego do przysłów i przekazywane przez tradycję ustną. Na ogół 
przyjmuje się, że przysłowia właściwie stanowią wypowiedzenia 
zamknięte, czyli w rozmaitych sytuacjach są „kliszowane w całości”7. 
Natomiast wyrażenia przysłowiowe są zdaniami niepełnymi, 
dopuszczającymi wymianę składników i stają się wówczas  
wyrażeniami/zwrotami przysłowiowymi. Dlatego „rozgraniczanie 
przysłów i zwrotów przysłowiowych, jakkolwiek teoretycznie 
uzasadnione, do niczego nie prowadzi i jest zabawką naukową, nie 
zagadnieniem naukowym” [Krzyżanowski 1965: 337]. 

Wiele wspólnych odniesień do przysłowia posiadają apoftegmaty 
i aforyzmy. Obie te jednostki aforystyczne odznacza zwięzłe, często 
jednozdaniowe dobitne sformułowanie, trafnie dopasowane do 
sytuacji. Apoftegmaty były zwykle przypisywane komuś autorsko.  

                                                
6  Definicje w niniejszym podrozdziale utworzono na podstawie Słownika terminów 

literackich pod red. J. Sławińskiego. 
7  Określenie Grigorija L. Piermiakowa. 



 71 

Z kolei powstawanie aforyzmów, czyli wyrażeń zawierających ogólną 
prawdę o charakterze filozoficznym, psychologicznym czy moralnym  
i odznaczających się stylistyczną wyrazistością i błyskotliwością, 
związane było z opieraniem się na dwóch chwytach: antytezie  
i paradoksie. 

Ciekawą formą są skrzydlate słowa posiadające rolę często 
przytaczanych cytatów ze znanych utworów literackich, które  
z czasem weszły do frazeologii języka potocznego, odgrywając w nim 
role aluzyjnych powiedzeń stosowanych w odpowiednich sytuacjach, 
nierzadko bez wyraźnej świadomości ich pochodzenia. Mogą to być 
zarówno sformułowania o charakterze aforyzmów czy sentencji, jak  
i wyrażenia i zwroty pozbawione takiego nacechowania. 

Warto zwrócić także uwagę na to, czym jest sentencja. Według 
słownika terminów literackich mianem sentencji określa się zdanie 
zawierające ogólną myśl o charakterze moralnym lub filozoficznym 
sformułowane zwięźle i wyraziście − niczym definicja sposobna do 
powtarzania. Podobnymi wykładnikami, co sentencja odznaczają się 
dwie kolejne jednostki, jakimi są maksyma i złota myśl. Pierwsza  
z nich oznacza zasadę postępowania lub ogólne prawidło moralne 
sformułowane w sposób zwięzły i dobitny, zwykle w jednym zdaniu. 
Druga także cechuje się zwięzłością, często bywa zaczerpnięta z dzieł 
innych autorów, co powoduje, że ma wiele wspólnego z sentencją czy 
aforyzmem. Podobnie jak maksyma, sentencja i aforyzm zawiera 
jakieś prawdy moralne lub wskazówki postępowania, używane  
w celach dydaktycznych. 

Najobszerniejszą jednostkę przysłowiową stanowi fraszka, będąca  
drobnym utworem poetyckim o charakterze żartobliwym pisanym 
wierszem, opartym na dowcipnym pomyśle, będącym odmiana 
epigramatu. Nazwa pochodzi z języka włoskiego (wł. frasca) i została 
wprowadzona do języka polskiego przez Jana Kochanowskiego. 

Przedstawione definicje jednostek przysłowiowych i aforystycznych 
wskazują na liczne podobieństwa pomiędzy różnymi powiedzeniami 
mądrościowymi. Wszystkie, bowiem odznaczają się zwięzłością, 
wyrażeniem pewnej myśli bezpośrednio lub pośrednio, mającej 
zwykle cel dydaktyczny. Bywa, że niektóre z tych cech spotykane są  
w przynajmniej dwóch jednostkach jednocześnie, co powoduje tru-
dności w przypisaniu danego wypowiedzenia do określonego terminu. 
 
 

Zbiory przysłów polskich 
 

Za pierwszego polskiego paremiografa uznawany jest Salomon 
Rysiński pochodzący z terenów małopolskich. W jego dorobku 



72 
 

znalazły się Niektóre psalmy Dawidowe, Proverbiorum polonicorum 
a Salomone Rysinio collectorum Centuriae Decem et octo, a także 
wydanie pod polskim tytułem Przypowieści polskie przez Salomona 
Rysińskiego zebrane, teraz nowo wydane i na centurii ośmnaście 
złożone. Swój materiał badawczy czerpał nie tyle z książek, co z ży-
wego języka. W swojej pracy zawarł różnego rodzaju zwroty od  
sentencji poprzez myśli ogólne aż do frazeologii. W przytoczonym 
dziele odnaleźć można tradycyjnie powtarzane powiedzenia. Sam 
Rysiński wprowadził także do swojego tekstu „nieprzystojne 
przysłowia z ust gminu” [Krzyżanowski 1969: 20-21]. 

Kilkanaście lat później ukazał się zbiór Adagiów autorstwa jezuity, 
Grzegorza Knapskiego, który stworzył Skarb polsko-łacińsko-grecki. 
Jego trzeci tom przysłów został wydany w 1632r. Zawarł on w sobie 
Przysłowia polskie wybrane oraz sentencje moralne i powiedzonka 
dowcipne, obyczajne, z dodatkiem ich odpowiedników łacińskich  
i greckich [Krzyżanowski 1969: 21]. Tom ten liczy około tysiąc 
czterysta stron, z czego na każdej zawarty jest opis czterech przysłów. 
Zbiór przysłów otwiera obszerna przedmowa obejmująca definicję  
przysłowia [Bystroń 1933: 39]. Podobnie jak u Rysińskiego zbiór 
Knapiusza sporządzony jest alfabetycznie, według kolejności przysłów 
polskich. Materiał dzieła Knapiusza objął swoim zasięgiem przy-
słowia, zwroty przysłowiowe oraz wyrażenia idiomatyczne. Każdy 
przykład opatrzony jest cytatem, powiedzeniami, a niekiedy bardzo 
licznymi przysłowiami pochodzenia łacińskiego lub greckiego. 
Gdzieniegdzie można odnaleźć uzupełniające objaśnienie. Ciekawym 
rozwiązaniem zastosowanym w dziele Knapiusza jest także wyko-
rzystanie do objaśnienia danego materiału przysłowiowego związków 
z anegdotami oraz podawanie ich synonimów do pozycji ana-
logicznych. Wadą Knapiuszowskiego dzieła jest brak indeksu. Mimo  
to zbiór był często wykorzystywany w szkołach przez dwa wieki, 
doczekał się dwudziestu wznowień i był chętnie czytany nie tylko  
w krajach słowiańskich, ale także poza ich granicami. 

Późniejsze tego typu dzieła nie zdołały już dorównać świetnością 
swoim poprzednikom. Ich autorami byli głośny za czasów saskich 
polityk, wojewoda i kanclerz wielki koronny – Jan Stanisław 
Jabłonowski oraz Joachim Benedykt Chmielowski. 

Pod koniec 1967 ukazał się sześćdziesiąty tom Dzieł wszystkich 
Oskara Kolberga pełniący rolę pierwszego wydania przysłów opra-
cowanych przez Stanisława Świrkę. Zasób materiałowy objął cztero-
krotnie większy materiał niż przewidziany w Księdze przysłów Sa-
muela Adalberga pochodzącego z 1894 r., wypełniając tym samym 
wyraźny niedostatek podobnych pozycji na rynku [por. Burszta 1977: 5].  



 73 

Źródło materiału dla Przysłów Kolberga upatruje się w tece nr 44 
Archiwum Polskiego Towarzystwa Ludoznawczego. Chaotycznie  
i przypadkowo ułożone materiały przed rozpoczęciem działań reda-
kcyjnych, zostały poddane uporządkowaniu poprzez zamianę kole-
jności, podteczek i przyjęcie jednolitej paginacji od 1 do 306. Oprócz 
materiałów pochodzących z 44 teki w zbiorze Przysłów Kolberga  
odnaleźć można materiały pochodzące z jego innych tek ręko-
piśmiennych. Materiał ten był zbierany i zapisywany przez niespełna  
czterdzieści lat – od 1852 r. do 1890 r. i pochodzi z takich terenów jak  
Lwów i jego najbliższych okolic [por. Świrko 1975: 15, 24].  

Każdemu z przysłów zawartych w zbiorze przypisany jest numer, 
ale w sposób niekolejny, dodatkowo każdy z numerów podobnie jak  
i strona jest przekreślony. 

Ciekawą rzeczą jest to, że zbieracz Przysłów tworząc swój zbiór  
pomijał niektóre z nich, inne zaś poddawał modyfikacji w trakcie  
druku, a nawet wydrukował błędnie. 

Budowa zbioru nie jest jednolita pod wieloma względami m.in. 
językowym, semantycznym oraz bibliograficznym. Większość przy-
słów zawartych w 60 tomie cyklu Dzieła wszystkie pochodzi z języka 
polskiego. W zbiorze można także odnaleźć przysłowia pochodzenia 
ukraińskiego, serbskiego, czeskiego i częściowo z języków zachodnio-
europejskich. 

Niejednolitość semantyki polegała na zapisie przez większość 
zbieraczy przysłów swojego materiału metodą incipitowo-alfabe-
tyczną, tj. według pierwszej litery, od której przysłowie się zaczynało. 
Sposób zapisu Konopki różnił się tym, w jakiej postaci spotykano da-
ne przysłowie w dziele. Nie został on jednak zastosowany w Przysło-
wiach. Ostateczną przyjętą formą układu semantycznego był nieco 
uproszczony układ słownikowo-hasłowy, czyli według wyrazów  
głównych. 

Problem nieścisłości bibliograficznej wiązał się z dokładnym 
podaniem właściwego źródła bibliograficznego. Najsolidniej opra-
cowane pod tym względem dzieła stanowią zbiory Kolberga, nieco  
gorzej wypadają prace Konopki, najgorzej zaś pozostałe, zwykle 
niepodające żadnych danych bibliograficznych [por. Świrko 1975: 25].  
 

Księga przysłów, przypowieści i wyrażeń przysłowio-
wych Samuela Adalberga 
 

Zbiór przysłów opracowany przez Samuela Adalberga powstał od 
1883 i został ukończony po okresie dziesięciu lat żmudnej pracy.  
W zbieraniu materiału dużą rolę odegrały takie czasopisma jak 
„Wisła”, „Materiały Antropologiczno-Archeologiczne i Etnograficzne”,  



74 
 

„Zbiór Wiadomości do Antropologii Krajowej” oraz „Lud”. Do  
opracowania Księgi przyczynił się także prywatny księgozbiór 
autorstwa Ignacego Bernsteina. W Księgach odnaleźć można także  
wpływ prac Canovy oraz Pobłowskiego, które dotyczyły wielu przysłów 
pochodzenia kaszubskiego. Druk dzieła został rozpoczęty w 1889 
roku. W dwa lata później miał zostać rozpoczęty druk tzw. Dopełnień. 
[por. Adalberg 1894: 3-7]. 

Ogromna publikacja licząca 800 stron zawiera 70 tysięcy przysłów  
i zwrotów przysłowiowych (30 tys. głównych i 40 tys. wariantów). 
Użytkownik Księgi może w niej odnaleźć także kilkanaście tysięcy 
przysłów lub cytatów, w które wpleciono przysłowia pochodzące od 
polskich autorów szesnasto- i siedemnastowiecznych a nawet 
osiemnastowiecznych. Adalberg, gromadząc przysłowia, kierował się  
dwoma zasadami mówiącymi o niezatraceniu prawdziwych przysłów, 
kierował dwoma zasadami mówiącymi o niezatraceniu prawdziwych 
przysłów dla zbioru oraz podawaniu ich tak, jak w wykorzystywanych 
przez niego przedrukach [por. Adalberg 1894: 8-9].  

Dużym osiągnięciem Adalberga był nowy układ Księgi, opierający 
się nie na znaczeniu przysłów, ale wyrazach głównych, a także 
obszernych źródłach i indeksach pomocnych w odszukaniu okre-
ślonego przysłowia [por. Świrko 1975: 13]. Zgromadzone w niej  
frazeologizmy zostały uporządkowane według „porządku abeca-
dłowego wyrazów, do których treść całego przysłowia się odnosi, które  
są podstawą samego przysłowia” [Adalberg 1894: 13]. Wyjątkiem od 
tej reguły było umieszczanie przysłów, w których skład wchodziły 
imiona, nazwiska, nazwy etnograficzne czy geograficzne. Przysłowia te 
umieszczane były pod tymi imionami, czy nazwiskami, mimo iż nie  
stanowiły one wyrazów głównych. W przypadku istnienia w przy-
słowiu kilku nazw miejscowych itp., zostawało ono umieszczone pod  
pierwszym z kolei wyrazem. Na końcu zbioru umieszczono skorowidz 
zawierający ok. 40 tysięcy odsyłaczy [Adalberg 1894: 13-15]. 

Ciekawy jest też zastosowany przez Adalberga układ hasła. W obja-
śnieniu frazeologizmów posiadających więcej niż jedną odmiankę 
podawano najstarszą z nich wyróżniając ją większym drukiem i opa-
trzoną liczbą. W przypadku niemożności ustalenia wieku, autor Księgi  
podawał najbardziej znaną, a jeśli i to nie było znane, pierwotna  
odmianę. Odmiany porządkowane były chronologicznie jak również 
treściowo. Po odmianach Adalberg podaje chronologiczne cytaty 
autorstwa Polaków żyjących w XVI, XVII i XVIII wieku. Zastosowane  
przez niego objaśnienia mimo swej zwięzłości są bardzo wyczerpujące. 
Kolejnym elementem hasłowym są odsyłacze [Adalberg 1894: 15-16]. 



 75 

Mimo że znacznie poszerzono o źródło materiałowe, prace nad  
drugim wydaniem nie doszły do skutku, czego powodem był wybuch  
I wojny światowej. 
 

Nowa księga przysłów i wyrażeń przysłowiowych 
polskich Juliana Krzyżanowskiego 
 

Decyzja o podjęciu pracy nad Nową księga przysłów i wyrażeń 
przysłowiowych polskich zrodziła się w roku 1954. Podstawą dla 
zbioru frazeologizmów stała się Księga przysłów Adalberga. Nad 
powstawaniem tego dzieła pracował liczny zespół składający się  
z szesnastu osób, obejmujący także czytelników, którzy zgodzili się na 
lekturę określonych dzieł literackich w celu wskazania w nich 
przysłów i przekazania swoich spostrzeżeń redakcji. Dostarczone 
przez nich listy, zawierające około pół miliona zapisanych przysłów 
przyniosły wiele informacji dotyczących roli przysłowia w twórczości 
różnych polskich autorów. Podobnie jak w przypadku Księgi 
przysłów, przypowieści i wyrażeń przysłowiowych Adalberga, tak  
i w Nowej księdze przysłów i wyrażeń przysłowiowych polskich 
został zastosowany system abecadłowego spisu haseł, jakimi są  
przysłowia. 

W trakcie napływania materiałów zespół redakcyjny rozpisał 
przysłowia pochodzące od Adalberga, tworząc kartotekę osobową,  
w której skład zaczęły wchodzić nowo pozyskiwane od czytelników 
materiały. Dodatkowo „nakładano na hasła adalbergowskie teksty 
przysłowiowe ukazujące się w pracach etnolingwistycznych po roku 
1894” [Krzyżanowski 1972: 36]. W systemie Adalberga dokonano 
wielu przeróbek, m.in. przebadano i zebrano wszystkie przysłowia, by  
następnie stworzyć rodziny i gniazda, zawierające wszystkie odmiany, 
znajdujące się pod tym hasłem będącym osią przewodnią przysłowia.  

Określone hasło zawiera wszelkie odmiany szukanego przysłowia. 
Podawane warianty przysłowia są w Nowej księdze datowane, co zna-
cznie ułatwia zlokalizowanie danego przysłowia i jego zmiany  
w czasie. Tworząc chronologiczny zapis przysłów, odrzucono poda-
wanie ich lokalizacji oraz oznaczenia źródła, z których je pozyskano. 
W przypadku przysłów będących zapożyczeniami lub pochodzenia 
biblijnego i literackiego zostało zastosowane wskazanie ich źródeł  
w postaci oryginalnej. 

Mimo wielu zalet Nowa księga posiada też pewne widoczne  
mankamenty. Pierwszym z nich był utrudniony dostęp do wszystkich 
źródeł zarówno drukowanych, jak i rękopiśmiennych. Kolejnym  
defektem tego zbioru jest problematyka umieszczania tak zwanych 
„obscoen” (form obscenicznych), czyli przysłów odnoszących się do  



76 
 

narządów trawiennych i płciowych oraz zawierających wyrazy 
powszechnie uznawane za nieprzyzwoite. Problem ten został 
rozwiązany za pośrednictwem konferencji, które odbyły się w 1995 
i 1956. Ich efektem było powstanie osobnego wydania przysłów 
„gminnych, których z powodu niechęci do nich nie chciano wcielić  
w skład Nowej księgi [Krzyżanowski 1972: 38].  

Najnowszym opracowaniem paremiologicznym jest wydany w 1975 
zbiór opracowany przez Stanisława Świrko. Praca ta stanowi wybór 
dwustu pięćdziesięciu przysłów polskich ułożonych w porządku 
tematyczno-problemowym. Całość materiału podzielona jest na czter-
dzieści cztery rozdziały odnoszące się do życia społecznego, 
kulturalnego i ekonomicznego Polski i Polaków na przełomie czterech  
wieków − od XV aż po XX [Kania, Tokarski 1984: 220]. Obecnie na 
rynku pojawiło się także wiele komercyjnych wydań opracowań  
paremiologicznych, których autorami są Henryk i Danuta 
Masłowscy8. 

 
Podstawowe opracowania paremiologiczne 

 
Paremiologia jest nauką o przysłowiach, sposobie ich interpretacji  

oraz ich genezie9. W ostatnich czasach stała się często podejmowanym 
tematem przez przedstawicieli różnych dziedzin z pogranicza 
językoznawstwa i literaturoznawstwa. Problematyka paremiologii  
bywa także coraz częstszym obiektem zainteresowań socjologów, 
etnografów, folklorystów i historyków. 

Za najwybitniejszego paremiologa naszych czasów uznaje się Jana 
Bystronia. Dyscypliną, która dała początek polskiemu przysło-
wioznawstwu bywa uznawana tekstologia, czyli nauka o tekście. Do  
badań nad przysłowiami odnoszą się także inne nauki, których nazwy 
wskazują na związek wiedzy o tekście z językoznawstwem. Należą do  
nich gramatyka tekstu oraz lingwistyka tekstu i parole [Bogusławski  
1976: 145]. 

Większość przysłów pozostaje utrwalona wyłącznie w tzw. „pier-
wszym żywiole języka”, jakim jest dźwięk. Jedynie ich nieliczna grupa  
zostaje zapisana [Bogusławski 1976: 146]. 

Na szczególne walory przysłów, jakimi są ich głębia i wewnętrzna 
złożoność zwrócił uwagę G.L. Piermiakow w swoim artykule 
Przysłowia i zwroty przysłowiowe, podkreślając ich związek  

                                                
8  Można do nich zaliczyć Przysłowia świata, Księgę aforystyki polskiej XXI wieku 

− potęgę myśli, czy Przysłowia polskie i obce od A do Z. 
9  http://portalwiedzy.onet.pl/93662,,,,paremiografia,haslo.html – stan na 19. 04. 

2012. 



 77 

z frazeologizmami, logiką i sztuką, wiążącymi się z kolei z językiem, 
myślą i folklorem. Badacz wykazał w swojej pracy rozpad przysłowia 
na dwie klasy, wynikający z jego struktury gramatycznej [Piermiakow 
1976: 36]. Autor omawianego tekstu zaakcentował również charakte-
rystyczną dla wszystkich przysłów i wyrażeń przysłowiowych cechę,  
jaką stanowi ich podział na dwie klasy wiążący się ze stopniem 
uogólnienia [Piermiakow 1972: 37]. Piermiakow wysuwa też w swoich 
rozważaniach kwestię podziału zdań niezamkniętych na dwie klasy, 
który to podział uzależniony jest od tego, które człony tych zdań 
podlegają zmienności. Dokonany przez niego podział wyrażeń  
kliszowych na porzekadła i „powiedzenia przysłowiowe” jest synta-
ktycznym podziałem przysłów i zwrotów przysłowiowych na dwa typy.  
Pierwszy typ objął swoim zasięgiem klisze mające formę tylko zdań 
prostych, z kolei drugi kliszę w formie zdań złożonych. Oprócz tego 
podziału badacz charakteryzuje jeszcze inny podział, którego 
wynikiem jest cel wypowiedzi. Podział ten zalicza przysłowia do 
dwóch typów komunikatywnych − pierwszy z nich tworzą tylko zdania 
twierdzące, z kolei drugi − tylko przeczące. Każdy z tych typów może 
jeszcze istnieć w postaci trzech podtypów: orzekającego, życzącego  
i pytającego. 

Dopełnieniem pracy Piermiakowa jest artykuł Andrzeja Bogu-
sławskiego. Badacz omawia zagadnienie związków zachodzących  
pomiędzy strukturą treści przysłowia a właściwościami tekstów przy-
słowiowych. Podkreśla istotną cechę przysłów, jaką jest efektywne  
rozumienie, odczytywane, jako „odniesienie zdania do określonego 
przedmiotu” i jego „swoiste nałożenie na przedmiot” [Bogusławski  
1976: 147]. Dużo uwagi badacz poświęca pojęciu implikatury rozumia-
nego, jako cos nadbudowanego nad znaczeniem właściwym, wyró-
żniając jej dwa rodzaje: adytywną i nieadytywną. W swojej pracy  
Bogusławski rozwija także zagadnienie relacji egzystencjalnych,  
przysłów negatywno-egzystencjalnych (nieistniejących) z podaniem 
ich najważniejszych właściwości. 

Problematyką interpretacji przysłów, jako tekstu z pominięciem ich 
kontekstu zajął się Grzegorz Szpila w artykule Przysłowie − 
semantyka tekstu jednozdaniowego. W swojej pracy poświęca dużo  
uwagi roli premii postrzeganej, jako najmniejszy utwór literacki, 
jakim jest minitekst. Szczególnie ciekawie badacz opisuje proces 
odkrywania znaczenia przysłowia polegający na „docieraniu do źródeł  
jego powstania, do wyraźnego związku między treścią a znakiem, 
które i teraz przysłowie przekazuje, a kiedyś przekładało się na 
rzeczywistość pozajęzykową, wykorzystaną w tworzeniu jego treści”  
[Szpila 1999: 373].  



78 
 

Geneza przysłów, będąca bardzo ważnym czynnikiem badanym  
przezparemiologię, jak podaje Julian Krzyżanowski w artykule Dzieje 
przysłowia polskiego w toku pięciu wieków sięga początków istnienia 
świata. Jednym z najstarszych zbiorów przysłów jest pochodząca  
z czasów biblijnych Księga przypowieści pochodząca z X w. p.n.e., 
której autorstwo przypisywane jest królowi Salomonowi. Przysłowia  
znane były także starożytnej Grecji i Rzymowi. Tworzeniem ich 
zbiorów zajmowano się już w średniowieczu, z kolei renesans 
przyczynił się do wydania nauki o ich powstawaniu i interpretacji 
przysłów. Za jej twórców uważa się Erazma z Rotterdamu oraz Pawła  
Manuzio. Zainteresowanie tą tematyką dotarło także do Polski [Krzy-
żanowski 1969: 18]. Początkowo przysłowia istniały w formie nieli-
cznych zapisków na marginesach tekstów łacińskich, w których  
wpleciona została sentencja łacińska. Dopiero wiek XVI przyniósł ich 
bujny rozkwit. Do najważniejszych źródeł pochodzenia przysłów 
zaliczyć wypada język codzienny wszelakich stanów i zawodów łącznie  
z ich gwarami. Niemały wpływ miały także dwie najważniejsze 
instytucje tamtego okresu, jakimi były kościół i szkoła. Ważną rolę 
odegrały też bezimienne cytaty pochodzące z utworów Reja 
i Kochanowskiego. Z czasem wzrost zainteresowania przysłowiami  
i coraz większa liczba ich zbiorów przyczyniła się do przejścia od 
paremiografii, czyli zbieractwa do paremiologii, czyli przysłowio-
znawstwa naukowego [Krzyżanowski 1969: 20].  
 

Nazwy zwierząt w przysłowiach i wyrażeniach przysło-
wiowych zawartych w zbiorze Mądrej głowie dość dwie 
słowie Juliana Krzyżanowskiego   
 

Zainteresowanie człowieka zwierzęciem początkowo nie było duże. 
Dopiero z czasem objęło poszczególne dziedziny nauki. Od VI w. p.n.e. 
filozofowie podejmowali kwestie posiadania przez zwierzę duszy. Dwa 
wieki później Arystoteles wprowadził klasyfikację zwierząt. W oświe-
ceniu i później kwestia duszy zwierzęcej powróciła wraz z problemem 
jej lokalizacji, materialności i śmiertelności. Burzliwą dyskusję  
w tamtym okresie wywołała także kwestia autotematyzmu określa-
jącego zwierzęta mianem bezwolnych i bezuczuciowych maszyn [Zob.  
Kaleta 1996: 2(24), 1-4].  

Drugim problemem była kwestia istnienia zwierząt pośród ludzi, 
chęnie wykorzystywana już w mitologii, baśni i bajkach, ale także  
w religiach np. chrześcijaństwie, judaizmie, buddyzmie i taoizmie oraz 
twórczości literackiej. Występujące w nich zwierzęta od zawsze pełniły 
ważną rolę w dziejach ludzkości. Początkowo były jedynie towarzy-



 79 

szami człowieka i źródłem jego pożywienia, z czasem stały się sym-
bolem określonych cech i zachowań ludzkich.  

Ciekawym ujęciem zwierzęcia i wykorzystaniem jego cech w odnie-
sieniu do osoby urodzonej pod tym znakiem są także horoskopy  
wywodzące się z Bliskiego Wschodu oraz Chin.  

Cechy zwierząt utrwalone w wyżej wymienionych tekstach z cza-
sem utrwaliły się w poszczególnych kulturach, powodując powsta-
wanie stereotypów pozostających ścisłym związku z frazeologią. Na  
poparcie tego stanowiska warto przywołać definicję zwierzęcia. Co 
ciekawe posiada ona odmianę dosłowną i potoczną. Pierwsza  
z odmian odnosi się do „organizmu jednokomórkowego lub wielo-
komórkowego, cudzożywnego, zwykle mającego zdolność ruchu”10. 
 

Ssaki 
 

Terminem ssaki określa się gromadę najwyżej uorganizowanych  
kręgowców stałocieplnych, o ciele owłosionym, żyworodnych, (prócz 
stekowców), których młode karmią się mlekiem matki i obejmują 
około osiem tysięcy gatunków. Spośród wszystkich zwierząt grupa  
ssaków ma największe znaczenie dla kształtowania kultury. Dużą rolę 
odgrywają tu szczególnie dwa najbliższe człowiekowi zwierzęta, jakimi  
jest pies i kot.  

Pierwsze wzmianki o kocie, którym jest Panguar Ban odnaleźć  
można w tekście anonimowego irlandzkiego mnicha. Odwołuje się 
ona do zależności, jaką polujący kot odgrywa w stosunku do swojej  
ofiary – myszy [Mróz 2004: 7].  

Od czasów starożytnych koty związane były z kobietami. W Egipcie 
istniały dwie kocie boginie – Bastet i Hatior. Grecja podaje historię  
Artemidy, która pod postacią kotki uciekła przed Tyfonem. W Indiach 
znana była Szaszti – bogini dosiadająca kota. W czasach nowożytnych,  
po przyjęciu chrześcijaństwa pozytywne znaczenie kota uległo 
zmianie. Koty zaczęły być wiązane z czarownicami, diabłami, siłami  
demonicznymi i piekielnymi [Mróz 2004: 9-10]. 

Pies będący symbolem przywiązania, czujności i wierności w kul-
turze chrześcijańskiej postrzegany jest dwojako. Z jednej strony obra-
zuje on ludzi bezbożnych, ogarniętych nienawiścią, żądnych krwi,  
niemoralnych. Z drugiej zaś oznacza duchowych pasterzy i mężów  
apostolskich, którzy jako łowcy dusz tropią tych, którzy zabłądzili. 

Słowo pies występuje w 75 związkach wyrazowych, z kolei słowu  
kot przypisywanych jest tylko 32 związki [Mosiołek-Kłosińska 1995: 

                                                
10  Definicje w tym rozdziale zostały utworzone na podstawie: Słownik języka 

polskiego PWN. Red. M. Szymczak. Warszawa 1998. 



80 
 

21]. Najwięcej związków dotyczących tych zwierząt związanych jest  
z ich sposobem życia, jego marnością i uczuciem litości, jakie wzbudza 
ono w człowieku. Wiele związków, których bohaterami są te zwierzęta  
tworzone są na podstawie ich biologicznych cech i funkcji, 
subiektywnych sądów człowieka o psie i kocie, jak również stosunku  
ludzi do psa i psa do ludzi. Istnieje tez znaczna grupa związków,  
których wynikiem są dawne zwyczaje, literatura, czy przypadkowe 
występowanie wyrazu z innym niż podstawowym znaczeniu. 

Oprócz cech pozytywnych odnoszących się do psa, człowiekowi  
udało się zauważyć, że pies cechuje się agresywnością i złośliwością.  

Oprócz wyżej wymienionych źródeł przysłów o ssakach 
najbliższych człowiekowi należy także wspomnieć o takich źródłach  
jak: dawne zwyczaje, literatura, czy przypadkowe występowanie wyra-
zu w innym niż podstawowym znaczeniu.  

Porównując materiał opisujący dwa najbliżej związane z czło-
wiekiem zwierzęta należy stwierdzić, że jest on jednak znacznie  
bogatszy niż to pokazują brane pod uwagę kryteria. Nasz język  
pozwala na utrwalenie tylko niektórych aspektów rzeczywistości 
dotyczących takich zagadnień jak: 
— służebna rola psa, postrzegana jako cos dodatniego 
— życie psów podwórzowych i bezpańskich, które opisuje znaczna ilość  
przysłów. Wyjątkiem od tej reguły jest wyrażenie francuski piesek  
będące ironicznym odniesieniem do zaobserwowanych zachowań 
psów pokojowych.  
Należy zauważyć, że nasz język pozbawiony jest przysłów odnoszących 
się do działalności psów jak polowanie, czy opieki nad pasącym się 
stadem. 

W stosunku do kota język pozwolił na utrwalenie następujących  
jego cech: 
— udomowienie i łakomstwo, (choć w znikomym stopniu), 
— samodzielność wynikająca z polowania na myszy, 
— silne i mocne stosunki tego drapieżnika z innymi zwierzętami. 
W przeciwieństwie do leksemu pies leksem kot nie odgrywa w przy-
słowiach tak silnej konotacji. Mimo małych wyjątków jest on raczej  
leksemem posiadającym w przysłowiach obojętną konotację. 
 

Ptaki 
 

Z zoologicznego punktu widzenia ptakami określa się gromadę 
kręgowców stałocieplnych z grupy owodniowców, obejmujących około  
osiem tysięcy pięćset gatunków, o ciele pokrytym piórami, kończy-
nach przednich przekształconych w skrzydła, szczekach bezzębnych,  
okrytych rogowym dziobem rozmnażających się poprzez składanie jaj. 



 81 

Wiele gatunków ptaków odnalazło swoje miejsce w mitologiach  
szczególnie południowo-wschodniej Azji. Niektóre z nich, jak na  
przykład sępy, czy kruki postrzegane były jako zwiastun śmierci. Duża  
ilość ptasich gatunków znalazła swoje miejsce w kalendarzu azteckim. 
Ciekawą role odgrywał w nich koliber, kojarzony w licznych kulturach 
południowoamerykańskich z krwawymi obrzędami składania ofiar, 
choć pełnił tam funkcje raczej dekoracyjne. Wykonywane przez 
Azteków przyrządy do puszczania krwi posiadały zakończenia wyo-
brażające kolibra spijającego nektar z kwiatów. Ptaki wykorzystywane 
były także w heraldyce. Najczęściej pojawiającym się ptakiem był 
orzeł, ale co ciekawe często pojawiał się w niej także pelikan. 

Z lotu ptaków często przepowiadano przyszłość, a także pogodę.  
Przylatujące na wiosnę bociany zwiastowały pomyślność i szybkie  
pojawienie się dzieci. Z kolei ich gniazdo na dachu gospodarstwa – 
szczęście i obfitość plonów. 

Gatunkiem ptaków objętym znacznym zainteresowaniem języ-
kowym są dudki. W zbiorze Krzyżanowskiego Mądrej głowie dość  
dwie słowie odnotowano ok. czterech charakterystycznych elementów 
odwołujących się do dudków. Podzielone one zostały na grupę  
zoologiczną, czy dotyczące nazwy tego ptaka odnoszące się do monety. 
Ptak, jakim jest dudek został również potraktowany w zbiorze  
Krzyżanowskiego, jako synonim durnia. Dzięki możliwości 
krzyżowania się tych elementów w języku polskim można odnaleźć 
kilkanaście przysłów zawierających leksem dudek [Krzyżanowski 
1975a: 224].  

Materiał językowy opisujący dudka określa negatywną konotację  
tego gatunku ptaka. Człowiek, do którego zastosowane zostały takowe  
wyrażenia nie odznacza się niczym dobrym. Postrzegany jest, jako 
osoba naiwna, głupia, tchórzliwa, nierzadko także zadufana w sobie.  

 
Owady 

 
Owady zaliczane są do gromady stawonogów. Stanowią 

najliczniejszą spośród wszystkich grup zwierząt, bo liczącą ok. miliona 
gatunków występujących we wszystkich częściach świata i odgry-
wających ważną rolę w przyrodzie i gospodarce. Do ich chara-
kterystycznych cech należy ciało składające się z segmentów,  
z wydzieloną głową, tułowiem i odwłokiem. Oddychają za pomocą 
tchawek. 

Z tą grupa zwierząt wiążą się skojarzenia zarówno pozytywne jak  
i negatywne. W starożytnym Egipcie wielką czcią otaczane były święte 
chrząszcze zwane skarabeuszami, wyobrażające boga wschodzącego 
słońca – Re – Atum – Cherpi. Wizerunki przedstawiające skarabeusza 



82 
 

noszone były w starożytności, jako amulety chroniące przed nie-
szczęściem11. Jednak już pojawiająca się na kartach Starego i Nowego  
Testamentu szarańcza wywołuje ambiwalentne skojarzenia. Z jednej 
strony przedstawiona jest, jako plaga nieszczęścia i głodu, która za 
sprawą Boga dotknęła Egipcjan, więżących Naród wybrany [por. Ks. 
Wj. 7,1 – 11,10], z drugiej jako składnik pożywienia przebywającego na 
Pustyni Judzkiej Jana Chrzciciela [por. Mt. 3,1 – 4, 11]. 

W Polsce dopiero twórcy młodopolscy zainteresowali się tematyka 
owadów. Pojawiły się one w literaturze, malarstwie a także sztuce  
użytkowej. Wszelkiego rodzaju insekty a zwłaszcza modliszki symbo-
lizowały w tamtym okresie przede wszystkim instynkty i namiętności  
stanowiące źródło cierpienia [Gutowski 1993: 122].  

Niektóre z gatunków owadów bywały także bohaterami bajek  
i wierszy dla dzieci. Przedstawicielkami takich postaci jest 
sympatyczna pszczółka Maja oraz pchła Szachrajka. 

W porównaniu z odniesieniami literackimi materiał językowy 
dotyczący tej grupy zwierząt jest raczej ubogi. 

W dziele Krzyżanowskiego można odnaleźć wyrażenie odnoszące 
się do gza, gzika lub bąka, jakim jest, Co za giez Cię ukąsił?, którego 
źródłem jest powieść Kraszewskiego Bracia rywale. Wyrażenie to 
oznacza mniej więcej tyle, co: 
‘Co się stało?’, 
‘Zgłupiałeś?’, 
‘Oszalałeś?’. 

Inne przysłowie dotyczy wspomnianej już pchły. Jest nim pocho-
dzące z facecji wyrażenie Łatwiej sto pcheł upilnować niż jednej 
dziewczyny oznaczające ‘czynność nonsensowną’ [Krzyżanowski 
1975a: 240-241]. 

Obydwa przytoczone przysłowia mają negatywną konotacje. 
Pierwsze z nich odwołuje się do sytuacji niepokojącej, doprowa-
dzającej do pomieszania zmysłów. Znaczenie drugiego łączy się nieja-
ko z pierwszym. Nonsensowna czynność może, bowiem często wywo-
ływać stan irytacji. 

 
Płazy 
 

Mianem płazy zoologia określa gromadę zmiennocieplnych 
kręgowców ziemnowodnych, o skórze z licznymi gruczołami śluzo-
wymi, niekiedy jadowymi, oddychającymi płucami i skórą, żyjących  
w pobliżu zbiorników słodkowodnych. Grupa ta obejmuje żaby, ropu-
chy, traszki oraz salamandry. 

                                                
11  Encyklopedia popularna PWN. Warszawa 1982 [tu hasło: poświętnik]. 



 83 

Pierwsze skojarzenia z tymi zwierzętami odwołują się do magii  
i wierzeń ludowych. Ropuchy stanowiły nieodłączny atrybut czaro-
wnic. Z czasem stał się on tak silny, że ludzie w postaciach ropuch  
i żab zaczęli dopatrywać się czarownic.  

Z religijnego punktu widzenia płazy początkowo były postrzegane 
jako wcielenie bogów. Pogląd o ich pozytywnym znaczeniu uległ 
zmianie wraz z przyjęciem chrześcijaństwa. Ludzie spisujący pod  
natchnieniem Ducha Świętego Pismo Święte postrzegali je, jako 
zwierzęta nieczyste, złe duchy i jedną z licznych plag egipskich. Płazy  
znalazły się także swoje miejsce w literaturze. W starożytności stały 
się one bohaterami Batrachomachii, a w późniejszych czasach licz-
nych bajek.  

Zbiór Krzyżanowskiego Mądrej głowie dość dwie słowie podaje  
trzy przysłowia dotyczące tej grupy zwierząt. Należą do nich: Po  
cośmy jedli te żaby? Chciały żaby króla, dostały bociana, Każdy 
zając ma swoją żabę, co przed nim skacze oraz jego odpowiednik  
Przed zającem żaby uciekają.  

Źródłem pierwszego z nich jest anegdota zasłyszana przez Krzyża-
nowskiego na plebani w Kosinie opowiadające historie Jaśka i Wicka  
chcącego od niego odkupić krowę. Po wyrażeniu zgody przez Jaśka  
i ustaleniu, że w zamian za to Wicek ma zjeść żabę doszło do zwrotu 
sytuacji, ponieważ Jasiek przestraszony wizją ojca, który go zbije, 
rozpłakał się i zażądał zwrotu krowy. Teraz to Jasiek w zamian za 
odkupienie krowy miała zjeść żabę. W innej wersji tej anegdoty 
chłopcy zakładają się, że jeśli jeden zje żabę, drugi zapłaci mu za to  
pewną sumę pieniędzy. Efektem tego było wykonanie przez obu 
zadania tylko do połowy. Zostało ono dokończone przez drugiego  
a wypowiedziany przez obu z nich po jego wykonaniu zdanie Tylko po 
cośmy te żabę jedli? zapisało się jako przysłowie [Por. Biernat  
z Lublina 1910: 199].  

Pochodzenie drugiego przykładu wyjaśnia bajka Ezopa. Teksty  
greckie i łacińskie podają, że Zeus ukarał żaby proszące go o króla 
zrzucając na nie kłodę. Niezadowolone z takiego władcy żaby wypra-
szając o jego zmianę zostały obdarzone tępiącym je wężem. Wariant  
ten opracowany został przez Mickiewicza [Por. Mickiewicz 1955: 370, 
650].  

Trzecie z przytoczonych przysłów również wyjaśnia bajka ezopowa 
o zającu skarżącym się Bogu na to, że przed każdym musi uciekać  
i nikt się go nie boi. Bóg poradził mu iść nad staw, gdzie zając ku  
swojemu zadowoleniu zobaczył uciekające przed nim żaby [Por. 

Kolberg 1875: 238; Krzyżanowski 1962: 56].  



84 
 

Z powyższego materiału językowego wynika raczej negatywna 
konotacja płazów. Człowiek, w stosunku do którego użyto tych 
przysłów zasługuje na pogardę, płaszczy się, budzi odrazę swym  
postępowaniem. 

 
Gady  

 
Określenie gady stosowane jest w odniesieniu do gromady  

lądowych kręgowców zmiennocieplnych, oddychających płucami, 
przeważnie jajorodnych, o skórze pokrytej łuskami, tarczkami lub  
płytkami. Należą do nich hatterie, żółwie, jaszczurki, węże i krokodyle. 
Duże znaczenie w cywilizacji odegrały węże i żółwie. W zależności od  
kultury postrzegane były one pozytywnie lub negatywnie. 

W buddyzmie żółw utożsamiany był z nieśmiertelnością, dla  
mieszkańców Tajlandii stanowił on miejsce schronienia duszy 
człowieka. Wyznawcy hinduizmu wierzyli w pogląd mówiący o tym, że  
żółw jest drugą reinkarnacją boga Winszu. Z kolei dla władających 
Chinami cesarzy oznaczał on gwarancję władzy. W Polinezji żółw  
czczony jest jako bóg oceanu i symbolizuje płodność oraz długie życie. 
Ciekawostką może być fakt, iż chrześcijaństwo postrzega to 
stworzenie, jako symbol skromności małżeńskiej12. Cecha powolności 
żółwia związana z działaniami konspiracyjnymi w latach 1939 – 1945  
i Małym Sabotażem łączącym się z hasłem Pracuj powoli dla Niemca 
została mocno utrwalona w wyrażeniu żółwie tempo oznaczającym 
opieszałość, wykonywanie danej czynności bardzo wolno. Obraz węża 
także został silnie utrwalony przez mitologię. Gad ten symbolizował  
zarówno śmierć, jak i odrodzenie. Zrzucana przez niego stara skóra, 
zwana wylinką, mogła oznaczać jednocześnie koniec dawnego 
istnienia, ale pozbycie się jej było także zapowiedzią ponownych 
narodzin. Jad węża od zawsze budził w ludziach grozę, niosąc ze sobą 
skutki śmiertelne. W naszej kulturze tradycja chrześcijańska utożsam-
mia węża z szatanem, symbolem zła, kuszenia i upadku13.  

Materiał językowy jest jednak pod tym względem jednoznaczny. 
Znane i używane powszechnie przysłowie mieć węża w kieszeni 
oznacza człowieka skąpego, tzw. dusigrosza, nie mówi nic dobrego  
o tej grupie zwierząt. Z negatywnym postrzeganiem węży w naszej 
kulturze łączy się również przysłowie zanotowane przez Krzy-

                                                
12  Por. informacje pochodzące z opracowania R. Roszkowskiego: Źródła  

w wierzeniach dawnych ludzi, dostępnego pod adresem: http://niezapominajka. 
home.pl/pliki/pdf/pdf_list2005/symbolika_zwierzat.pdf-02.05.2012. 

13  http://www.boaconstrictors.pl/wiedza/kultura.html, stan na 04. 05. 2012. 

 



 85 

żanowskiego, jakim jest Odegrzej żmiję, potem cię ugryzie. Źródłem 
tego przysłowia jest stara bajka ezopowa, której Biernat z Lublina 
nadał tytuł Węża w zanadrza nie wpuszczaj [Por. Biernat z Lublina 
1910: 199] opowiadająca o chłopie, który znajdując w śniegu węża lub 
żmiję, postanawia zlitować się nad nim poprzez jego ogrzanie, za co 
niewdzięczne stworzenie odpłaca się mu ukąszeniem. Przytoczone 
przysłowie świadczy o podłości, fałszywości i nikczemności tych  
stworzeń. Nie bez powodu w stosunku do ludzi odznaczających się  
podobnymi cechami używa się określenia gad lub podły gad. 
 

Zakończenie  
 

Zamierzeniem autorki było ukazanie, w jaki sposób język  
wykorzystuje symbolikę nazw zwierząt w celu metaforycznego 
przedstawienia cech, zachowań i przywar właściwych ludziom. Na  
podstawie zebranego materiału można powiedzieć, że rola zwierząt  
w kształtowaniu się przysłów była ogromna. Liczne proverbia, zebrane 
na przełomie wieków przez wybitnych paremiografów, utrwaliły  
zarówno pozytywny jak i negatywny obraz zwierząt, oddając tym 
samym złożoność natury ludzkiej. Symboliczne przedstawienia cech 
ludzkich utrwaliły się w rozmaitych kulturach, tworząc stały językowy 
obraz poszczególnych zwierząt, na co zwrócili także uwagę Halina 
Kurkowska i Stanisław Skorupka w Stylistyce polskiej. Zarys. 
podkreślając, iż:  
 

Ludzie i zwierzęta są w swych najbardziej naturalnych odruchach i zachowaniach 
na całym świecie jednakowi.  

 
 
Bibliografia:  

 
Źródło materiału: 
-Krzyżanowski 1975: Krzyżanowski Julian, Mądrej głowie dość dwie słowie, 
Warszawa, t. I-III.  
Słowniki, leksykony i encyklopedie: 
-Podręczna encyklopedia A - Z, Kraków 2005. 
-Słownik języka polskiego pod red. Mieczysława Szymczaka, Warszawa 1998. 
-Słownik terminów literackich pod red. Janusza Sławińskiego, Wrocław - Warszawa - 
Kraków - Gdańsk 1976. 
 
Monografie, antologie, utwory literackie: 
-Adalberg 1994: Adalberg Samuel, Księga przysłów, przypowieści i wyrażeń 
przysłowiowych polskich Warszawa.  
-Bartmiński 1999a: Bartmiński Jerzy, Językowy obraz świata Lublin. 
-Bartmiński 2006: Bartmiński Jerzy, Językowe podstawy obrazu świata. Lublin. 
-Biernat z Lublina 1910: Biernat z Lublina, Ezop, wyd. Ignacy Chrzanowski, Kraków. 



86 
 

-Bystroń 1933: Bystroń Jan Stanisław, Przysłowia polskie. Kraków. 
-Kępa-Figura 2007: Kępa-Figura Danuta (2007), Kategoryzacja w komunikacji 
językowej na przykładzie leksemu „ptak”. Lublin. 
-Kowalewska-Dąbrowska 2006: Kowalewska-Dąbrowska Jolanta, Językowy obraz 
Boga i człowieka w poezji Jana Twardowskiego. Gdańsk. 
-Krzyżanowski 1962: Krzyżanowski Julian, Polska bajka ludowa w układzie 
systematycznym, t. I. Wrocław.  
-Krzyżanowski 1969: Krzyżanowski Julian, Nowa księga przysłów i wyrażeń 
przysłowiowych polskich. T. 1, A-J. Warszawa. 
-Krzyżanowski 1970: Krzyżanowski Julian, Nowa księga przysłów i wyrażeń 
przysłowiowych polskich. T. 2. K-P. Warszawa. 
-Krzyżanowski 1972: Krzyżanowski Julian, Nowa księga przysłów i wyrażeń 
przysłowiowych polskich. T. 3. R-Ż. Warszawa. 
-Kurkowska, Skorupka 1959: Kurkowska Halina, Skorupka Stanisław, Stylistyka 
polska. Zarys. Warszawa. 
-Mickiewicz 1955: Mickiewicz Adam, Dzieła. Warszawa, t. I- XVII. 
Artykuły, wstępy, przedmowy:  
-Adalberg 1894: Adalberg Samuel, Wstęp, [w:] Księga przysłów, przypowieści  
i wyrażeń przysłowiowych polskich, Warszawa. 
-Bartmiński, Panasiuk 2001: Bartmiński Jerzy, Panasiuk Jolanta, Stereotypy 
językowe. W: Współczesny język polski, red. Jerzy Bartmiński, Lublin, s. 141-148. 
-Bogusławski 1976: Bogusławski Andrzej, O podstawach ogólnej charakterystyki 
przysłów. „Pamiętnik Literacki” LXVII, z.3, s. 145-172. 
-Burszta 1977: Burszta Józef, Przedmowa, [w:] Oskar Kolberg, Przysłowia, 
Warszawa. 
-Dąbrowska 2000: Dąbrowska Anna, „Tę żabę trzeba zjeść”. Językowo-kulturowy 
obraz żaby w polszczyźnie, [w:] „Język a Kultura”. Red. Anna Dąbrowska i Janusz 
Anusiewicz, t. 13, Wrocław, s. 181 - 203. 
-Kaleta 1996: Kaleta Tadeusz, Człowiek a zwierzę, [w:] „Wiedza i człowiek”. Dodatek 
humanistyczny „Wiedzy i życia”, Warszawa, nr 2 (24), s. 1-4. 
-Kolberg 1875: Kolberg Oskar, Lud, S. VIII, Kraków, s. 238, nr 191.  
-Kozaryn 2002: Kozaryn Dorota, Jezykowy obraz starości w „Żywocie człowieka 
poczciwego” Mikołaja Reja, [w:] Synchroniczne i diachroniczne aspekty badań 
polszczyzny. Studia językoznawcze. red. Mirosława Białoskórska, t. I, Uniwersytet 
Szczeciński, s. 141-149. 
-Krzyżanowski 1969: Krzyżanowski Julian, Dzieje przysłowia polskiego w toku pięciu 
wieków, [w:] Nowa księga przysłów i wyrażeń przysłowiowych polskich, t. I, 
Warszawa, s. VII-XXXIX. 
-Maćkiewicz 1999a: Maćkiewicz Jolanta, Co to jest „językowy obraz świata”?, 
Etnolingwistyka, t. 11, Lublin, s. 8-24. 
-Mosiołek-Kłosińska 1995: Mosiołek-Kłosińska Katarzyna, Motywacja związków 
frazeologicznych zawierających wyrazy „pies” i „kot”, Etnolingwistyka. t. 7. Lublin, 
s. 21-31. 
-Mróz 2006: Mróz Dorota, Kot w ujęciu kwantytatywnym, Litteraria. t. XXXV red. 
Piotr Dacko, Wrocław, s. 5-12. 
-Piermiakow 1972: Piermiakow G. L., Przysłowia i zwroty przysłowiowe, „Literatura 
Ludowa”, nr 1., s. 35-48. 
-Sawicka 1998: Sawicka Grażyna, Funkcje stereotypu w nominacji językowej, [w:] 
„Język a Kultura”, t. 12, Wrocław, s. 146-154 
-Świrko 1977: Świrko Stanisław, Wstęp do wydania pierwszego, [w:] Oskar Kolberg, 
Przysłowia, Warszawa, s. 8 - 31. 

 



 87 

Netografia: 
http://www.biblionetka.pl/book.aspx?id=25872 (06. 01.2012) 
http://portalwiedzy.onet.pl/93662,,,,paremiografia,haslo.html (19.04.2012) 
http://niezapominajka.home.pl/pliki/pdf/pdf_list2005/symbolika_zwierzat.pdf 
(01.05. 2012) 
http://www.boaconstrictors.pl/wiedza/kultura.html (04.05.2012) 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 
 
 

 
 

 

 
 
 

II. 
 

Recenzje i przeglądy 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

Andrzej Borkowski 
(CBN IKRiBL) 
 
 

Pierwiastki barokowe w poezji  
Danuty Kobyłeckiej.  

„Štěbot šalmaje”/„Szczebiot szałamai”.  
Překlad/Przekład František Všetička.  

Olomouc 2013 

 
 

Barok to jedna z tych epok w historii kultury Zachodu, której ślady 
są widoczne nie tylko w architekturze czy sztuce, ale też może  
nawet w mentalności mieszkańców Starego Kontynentu, uwyraźniając 
się również w literaturze. Na fakt żywej inspiracji barokiem przez 
pisarzy współczesnych zwracał uwagę wybitny historyk literatury 
Janusz Pelc, który jednocześnie widział – podobnie jak autor 
Rodzinnej Europy – słabość dialogu o literaturze i kulturze we 
współczesnej Polsce1. Owszem, tradycja romantyczna czy też kultura 
współczesna nie znika z kart zbioru Danuty Kobyłeckiej. Widnieje 
wyraźnie, ale zyskuje jednak uderzający sztafaż „dawności”. 

Tytuł wyboru wierszy Danuty Kobyłeckiej w przekładzie czeskiego 
historyka literatury Františka Všetički odsyła czytelnika do terminów 
z kręgu muzyki2. „Szałamaja” to dziś raczej mało znany instrument 
charakterystyczny dla czasów średniowiecza aż po epokę baroku3. 
Występuje w kompozycjach klasycznych, jak też ludowych, skrywając 
w sobie pewną uniwersalność zastosowań, co jest też pewną metaforą, 
odsłaniającą fuzję tego, co niskie w kulturze z tym, co wysokie, eli-
tarne. Sygnalizowana na poziomie tytułu muzyczność zbioru wskazuje 
również na intuicyjne czy może też celowe wiązanie poezji z muzyką  
w ogóle, odsłaniając swoiście archetypiczną samoświadomość arty-

                                                
1  „Pisał o tym Czesław Miłosz, przestrzegając przed zawężeniem naszych polskich 

tradycji „obciętych o sporo stuleci”. Por. J. Pelc: Barok – epoka przeciwieństw. 
Warszawa 1993, s. 8. 

2  Wiersze zgromadzone w tytułowym zbiorze odnaleźć można w poszczególnych 
tomikach poetki: Z szuflady, (Nysa 2006); Wpisane w moje trwanie (Nysa 2012).   

3  „Szałamaja <niem. Schalmei> muz. „dawny instrument muzyczny, piszczałka  
z bocznymi otworami, wydająca dość przenikliwe dźwięki, pochodząca z Azji, 
używana od średniowiecza do XVIII w.” Uniwersalny Słownik Języka Polskiego. 
Red. S. Dubisz. Warszawa 2003, t. 3, s. 1488. 

 



 92 

styczną autorki, która widzi twórczość poetycką związaną ściśle ze 
światem muzyki i w horyzoncie szerszej tradycji kulturowej4. 

W stronę baroku kieruje czytelnika utwór otwierający zbiór. Tekst 
Życie czy też z czeskiego Život to wielki temat egzystencjalny zwła-
szcza literatury dawnej. Oczywiście tego rodzaju refleksje czytelnik 
odnajdzie już w literaturze antycznej, jednakże bliższą perspektywą 
jest literatura polskiego renesansu, a zwłaszcza baroku. Już bowiem  
u Jana Kochanowskiego we Fraszkach odnaleźć można nasyconą 
ironią drobiazgi poetyckie, ukazujące doczesne istnienie człowieka  
w perspektywie teatralnej. Poważne zalecenia, co do wychowania, 
sposobu życia, nauki, pracy i modlitwy widać w pełni u Mikołaja Reja 
w Żywocie człowieka poczciwego. To jednak barok eksploduje 
wielorakim i gruntownym namysłem nad istnieniem człowieka,  
o czym świadczy wielość tekstów opatrywanych tytułem – „o żywocie 
ludzkim”5. Również Danuta Kobyłecka próbuje zdefiniować to, czym 
jest życie, widząc je w perspektywie antynomiczności: „Czym jesteś / 
Próbą niebios / Czy darem szatana” (s. 4). To wyzwanie rzucone 
samemu Bogu przypomina nieco prometejski bunt, który ostatecznie 
skierowany zostaje w stronę ciekawości metafizycznej podmiotu – „Co 
na końcu swym kryjesz / Gdzie mnie zaprowadzisz / Jakie znamię 
wyciśniesz / Jeżeli zostaniesz…” (s. 4).  

Z topiką barokową kojarzy się również utwór Sen6. Wiersz ten to  
w istocie subtelny erotyk: „Bez słów szukamy swoich dłoni / 
Wzajemnie tuląc się / Do siebie […] / Nie mogąc, czy nie chcąc / Się 
obudzić” (s. 14). Śnienie w wierszu skojarzone zostało ze stanem 
miłosnego uniesienia. Podobnie w wierszu Droga uwidacznia się 
ponowienie topiki znamiennej nie tylko dla wieku XVII. Mowa  

                                                
4  Z bogatej literatury o powinowactwie muzyki i literatury por. m.in. A. Biała: 

Literatura i muzyka. Korespondencja sztuk. Warszawa 2011; A. Hejmej: 
Muzyczność dzieła literackiego. Wrocław 2000. Spośród badań szczegółowych 
por też E. Borkowska: Konteksty muzyczne i kulturowe utworu poetyckiego 
Nocny gość Władysława Broniewskiego. W: Literatura w kalejdoskopie sztuki. 
Twórczość poetów i pisarzy polskich XX wieku jako inspiracja dla dzieł 
muzycznych, plastycznych i filmowych. W 100lecie urodzin Czesława Miłosza. 
Red. G. Darłak, I. Melson, I. Mida. Katowice 2013, s. 209-218. Badaczka 
komentując słowa Karola Szymanowskiego zapisała: „[…] nie ma mowy o istnie-
niu sztuki na wskroś oryginalnej, która nie byłaby choćby w najmniejszym stopniu 
odwzorowaniem czegoś, co już wcześniej miało miejsce” (s. 214). 

5  Por. A. Borkowski: Imaginarium symboliczne Wacława Potockiego: „Ogród nie 
plewiony”. Siedlce 2011, s. 219-232.  

6  Zob. np. rozdział Życie snem w książce D. Künstler-Langner: Idea „vanitas”. Jej 
tradycje i toposy w poezji polskiego baroku. Toruń 1996, s. 161-172. 

 



 93 

o toposie peregrinatio vitae7, który zyskuje w poezji Kobyłeckiej 
wyraziste znamię chrześcijańskie:  

 
 Czego nie może dźwignąć mędrzec  
 Z łatwością dźwiga Narodzony 
 Wpisując w życie każdy etap  
 Aż do śmierci krzyżowej 
 Ziemskie trwanie jest chwilą 
 I niczym nasze troski 
 Jeżeli zawierzymy miłości 
 Małej Boskiej Istotki  
 (s. 62) 

 
Jezus Chrystus okazuje się geniuszem wędrowania, chcąc dopro-
wadzić człowieka do szczęścia wiecznego. Frapujące, że sam Mesjasz  
mówił o sobie, iż jest „drogą” (J 14,6).  

W krąg rozważań o ludzkiej wolności wpisuje się tekst Liberum 
veto. Słynne „nie pozwalam”, obrosłe w tradycji rodzimej negaty-
wnymi konotacjami zwłaszcza w odniesieniu do sarmackiej prze-
szłości, staje się wartością dla dziedziczki tej piętnowanej nieraz  
tradycji. Poetka z „liberum veto” czyni ostateczną instancję sprzeciwu 
wobec grzechów codzienności, jakimi są nieszczerość czy miłość 
własna. W zbiorze można odnaleźć również inne wiersze nawiązujące 
do współczesności oraz szlacheckiej przeszłości. Przykładem tekst  
Twardowski (s. 38), będący pochwałą postawy twórczej znakomitego 
poety Jana Twardowskiego. W tym utworze zawarte są także aluzje do 
postaci słynnego alchemika, bohatera ballady Pani Twardowska  
Adama Mickiewicza. Warto dodać, że słynne „lustro Twardowskiego” 
znajduje się w kościele w Węgrowie nieopodal Siedlec.  

Tomik Danuty Kobyłeckiej to niewątpliwie ciekawa propozycja 
czytelnicza, także dla publiczności czeskiej. Pokazanie tej poezji  
w dwujęzycznej perspektywie daje szansę na ożywiony dialog 
międzykulturowy i budowanie wspólnoty wartości.  
 
 
Summary: 

This text refers to the contemporary Polish poetry. Danuta Kobyłecka in her own 
poems refers to the old tradition. The author shows that history is important to her; 

in these poems, there are signs of the Baroque. Kobyłecka writes about love, raises 
the question of what life is and uses the ancient literary topos (“life is a dream”, 
peregrinatio vitae etc.). In these verses, there is also a tradition of Polish Sarmatism. 
 
Keywords: Danuta Kobyłecka, Poetry, Baroque, Shawm 

                                                
7  Ibidem, s. 126-147. 

 



 94 

Bibliografia: 
 
Źródła: 
- Kobyłecka D.: „Štěbot šalmaje”/„Szczebiot szałamai”. Překlad/Przekład František 
Všetička. Olomouc 2013; Z szuflady (Nysa 2006); Wpisane w moje trwanie (Nysa 
2012). 
 
Opracowania: 
-Biała A.: Literatura i muzyka. Korespondencja sztuk. Warszawa 2011. 
- Borkowska E.: Konteksty muzyczne i kulturowe utworu poetyckiego Nocny gość 
Władysława Broniewskiego. W: Literatura w kalejdoskopie sztuki. Twórczość 
poetów i pisarzy polskich XX wieku jako inspiracja dla dzieł muzycznych, 
plastycznych i filmowych. W 100lecie urodzin Czesława Miłosza. Red. G. Darłak, 
I. Melson, I. Mida. Katowice 2013, s. 209-218. 
-Borkowski A.: Imaginarium symboliczne Wacława Potockiego: „Ogród nie ple-
wiony”. Siedlce 2011. 
-Hejmej A.: Muzyczność dzieła literackiego. Wrocław 2000. 
-Künstler-Langner D.: Idea „vanitas”. Jej tradycje i toposy w poezji polskiego 
baroku. Toruń 1996 
-Uniwersalny Słownik Języka Polskiego. Red. S. Dubisz. Warszawa 2003, t. 3. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

Anna Benicka 
(CBN IKRiBL, IFPiLS UPH)  
  
 

Śpiewna tęsknota –  
o losach rodaków na Kresach… 

Urszula Tom: „Gdzie ptak po polsku śpiewa”.  
Wilno 2014 

 
 Urszula Tom, autorka znana przede wszystkim ze swojej bogatej 
twórczości poetyckiej, wydała w Wilnie w roku 2014 zbiór jedenastu 
esejów. Historie w nich opisane odnoszą się przede wszystkim do 
Polaków mieszkańców Litwy, Ukrainy czy Białorusi, które wchodziły 
dawniej w obręb Rzeczypospolitej1. Warto na wstępie zaznaczyć, że 
nie tylko proza, ale też liryka twórców siedleckich nasycona jest 
odniesieniami do przeszłości. Jak pisał Andrzej Borkowski – „Inspi-
racje wielką i małą historią pokazuje twórczość poetów siedleckich, 
którzy chętnie podejmują te wątki w swych wierszach”2. 

Poprzez tytuł „Gdzie ptak po polsku śpiewa…” pisarka pragnęła 
zwrócić uwagę czytelnika na tęsknotę, jaka towarzyszyła naszym 
przodkom. Dziś tę tęsknotę Polacy znają jedynie z opowiadań. Trafne 
opisanie przez pisarkę losów naszych rodaków jest efektem uważnej 
obserwacji i analizy ich sytuacji społecznej oraz zawodowej. Główny 
obiekt zainteresowań Urszuli Tom stanowią ludzie prości o niższym 
poziomie wykształcenia, trudniący się praca fizyczną. Codzienne życie 
Polaków przedstawia autorka raczej w sposób prosty i zrozumiały. 
Korzysta przy tym z piękna i bogactwa swej polszczyzny. W taktowny 
sposób, zachowując jednocześnie szacunek dla wspomnień rodaków 
mieszkających na Wschodzie, autorka opowiada o życiu wsi, ubiorach, 
krajobrazach i zwykłych marzeniach ludzi. Znakomicie oddała te 
kwestie w Łasce cudzych okien. Bijąca z tego tekstu niezwykła 
wrażliwość Tom, a także jej rozważania i przemyślenia nad życiem  
w ogóle, czynią zeń subtelny zapis obserwowanej rzeczywistości. 

                                                
1
  U. Tom: Gdzie ptak po polsku śpiewa. Wilno, Mazowieckie Towarzystwo Kultury,  

2014.   
2  A. Borkowski: Historia w twórczości poetów siedleckich. W: Życie literackie  

i kulturalne Siedlec. Tradycja i współczesność. Red. K. Jastrzębska, J. Sawicka-
Jurek, E. Borkowska. Siedlce 2013, s. 108. O twórczości literackiej Urszuli Tom 
por. też E. M. Kur: W kręgu twórczości poetyckiej Urszuli Tomasiuk. W: Życie 
literackie i kulturalne Siedlec. Tradycja i współczesność, s. 185-188. 

 



 96 

Liczne przenośnie i udane porównania zastosowane przez autorkę 
oddają piękno tamtejszej przyrody. Opisane w esejach rośliny, lasy, 
pola i łąki, a także wschody i zachody słońca oraz piękne dnie i noce 
przenoszą czytelnika na Kresy i pozwalają mu rozkoszować się 
tamtejszymi krajobrazami. Skuteczność tamtejszych ziół oraz ludową 
medycynę ukazała Tom w Złotym wąsie. Zbiór zyskuje na wartości 
dzięki zastosowaniu przez pisarkę licznych opisów miejsc polskości, 
jakimi są Wilno i Lwów – miasta zamieszkałe do tej pory przez 
znaczącą liczbę osób polskiego pochodzenia. Tamtejszy kult maryjny 
został ukazany na tle architektonicznego uroku Wilna z jego Ostrą 
Bramą już w pierwszym króciutkim eseju autorki – Zaślubinach. 

Mottem poszczególnych części Tomasiuk uczyniła osobiste troski  
i kłopoty oraz ich codzienne pokonywanie przez jej bohaterów. 
Szczególną uwagą poświęciła repatriantce a zarazem swojej przyja-
ciółce – Janie (Znicz wielkiego spokoju), która wraz z mężem i córką 
po wielu latach wracają do Polski3. Zderzenie z rzeczywistością, 
trudności w znalezieniu pracy, stereotypy nie zniechęcają jednak tej 
zdeterminowanej kobiety uparcie dążącej do celu i miłującej swoją 
prawdziwą Ojczyznę.  

Głównym marzeniem postaci ukazanych w tym zbiorze jest powrót 
do Ojczyzny. Opisywane w nim przypadki próby powrotu młodych 
Polaków do kraju są tylko potwierdzeniem ich kłopotów z adaptacją. 
W efekcie młodzi ujawniają liczne zachowania nieracjonalne  
i niemoralne. Wchodzą w kolizję z prawem; schodzą na „złą drogę”. 
Uwikłana w taką historię jest Olga – osiemnastolatka – bohaterka 
Słowika pod czapką. Dziewczyna najpierw ucieka z domu, upatrując 
przyczyny swego postępku w surowym traktowaniu przez ojca, 
następnie obiera za męża dużo starszego mężczyznę – biznesmana,  
z którym wyjeżdża do Polski. Nie dane jej jednak było długo wytrwać  
w tym związku pełnym przemocy. Olga nie wraca do domu. W zamian 
za to zaczyna zarabiać poprzez śpiew. Paląc coraz więcej, nadużywając 
alkoholu oraz seksu, młoda bohaterka pogrąża się w nałogach, oddala 
się od pozytywnych wartości. Za pomoc okazaną przez ciocię 
odwdzięcza się kradzieżą. 

Pomimo smutku bijącego z tego opowiadania, w tomiku 
akcentowana jest również duma związana z polskością. Wyraźnie 
ukazane jest to w eseju Lechia znaczy Polska. Jest to hołd oddany 

                                                
3  W literaturze siedleckiej odnajdziemy już podobnego pokroju teksty i równie 

ciekawe historie ludzkie. Przykładem „[…] tom prozy „A życie toczy się dalej…” 
Krystyny Rudnickiej […] pisarki siedleckiej, ułożony […] z intymnych zwierzeń 
siedmiu kobiet, napotkanych przez autorkę w rozmaitych okolicznościach”. Por. 
A. Borkowski: Pejzaż współczesny z barokiem w tle. Szkice o literaturze  
i kulturze. Siedlce 2012, s. 85.   



 97 

tym, którzy ojczyznę ukochali ponad wszystko. Poprzez odstąpienie od 
politycznych ocen i aktualnego stanu stosunków polsko-litewskich, 
tomik zyskuje na pięknie i wiarygodności. Zbiór poprzez swoją 
prostotę, językowe bogactwo oraz wierne oddanie tęsknoty i sytuacji 
egzystencjalnej naszych rodaków stanowi nie tylko źródło wiedzy  
o Polakach na Kresach. Poprzez swój kunszt artystyczny zyskuje na 
wartości stając się po prostu dobrą literaturą.   
 
 
Summary: 

The review concerns a set of eleven essays by Ursula Tom. The main characters of 
the book of poems Where the birds sing in Polish are our countrymen living in the 
East. Their longing for the homeland of the author has made up the theme of her 
stories. 

 
Keywords:  Essay, East, Compatriots/countrymen, Home, Longing  

 
Bibliografia: 
 
a/ Źródła 
 
-Tom U.: Gdzie ptak po polsku śpiewa. Wilno, Mazowieckie Towarzystwo Kultury,  
2014.   
 
a/ Opracowania 
 
- Borkowski A.: Pejzaż współczesny z barokiem w tle. Szkice o literaturze i kulturze. 
Siedlce 2012. 
- Borkowski A.: Historia w twórczości poetów siedleckich. W: Życie literackie  
i kulturalne Siedlec. Tradycja i współczesność. Red. K. Jastrzębska, J. Sawicka-
Jurek, E. Borkowska. Siedlce 2013, s. 107-120. 
- Kur E. M.: W kręgu twórczości poetyckiej Urszuli Tomasiuk, W: Życie literackie  
i kulturalne Siedlec. Tradycja i współczesność…, s. 185-188.  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

III. 
 

Twórczość 
 
 
 
 
 
 
 
 



  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



101 
 

Sławomir Kordaczuk 
(Muzeum Regionalne w Siedlcach) 

 
 
Nie dla mnie 
 

     Koleżance ze studiów 

 
  Nie dla mnie kolczyki 
  Nie dla mnie korale 
  Nie dla mnie to niebo błękitne 
  i łzy syna nad mym grobem 
 
  Niecałe pół wieku mojego życia 
  to ledwie początek 
  Wśród rodzeństwa zaczęte 
  Utonęło pod katafalkiem kwiatów 
 
  Złotem czernią i fioletem żegnani 
  syn z dziewczyną 
  ojciec z rodziną 
  przyjaciele ze studiów 
  i uczniowie z pamięcią o swej pani 
 
  Już jutro e-maile i SMS-y takie same 
  humor dowcip i kawały 
  już wypada śmiać się i żartować 
 
  Składka zaległa na wieniec 
 
  Tylko z listy kontaktów jedno imię ubyło 
 
      Szczytno 26VIII 2008 r. 

   
 
 
 
 
 
 
 



 102 

 
   Do rówieśnika 
 
  Pasałeś krowy 
  z książką i zeszytem pod pachą. 
  Bosymi stopami 
  zbierałeś chłodna rosę. 
 
  Potem ci pokazali 
  Europę 
  przez kraty wagonu 
  i druty obozu. 
 
  Patrzyłeś na dzieci 
  idące do szkoły, 
  z tornistrem na plecach 
  i ciepłem łóżka 
  niesionego w dłoniach. 
 
  Od września zaczęli 
  poprawiać twój świat. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 103 

 
Brakuje mi 
 

  Najpiękniejsza jest ta ziemia, 
  która na świat nas wydała. 
  Zawsze żywa, 
  słoneczna 
  i uśmiechnięta. 
 
  Najpiękniejsza ta, 
  do której wracamy 
  z miasta drzwi 
  bez nazwisk, bez numerów, 
  znajomych twarzy, 
  bez wspomnień. 
  Ludzi bez adresów 
  i bez ludzi. 
 
  Brakuje mi wsi 
  tej dobrej, dziecinnej, 
  gdzie każdy każdemu pomagał 
  i poznawał nieznajomego. 
 
  Brakuje mi ścieżek 
  z lasu dzieciństwa, 
  samotnymi latami zarosłych. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IV. 
 

Notatki 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 

 

František Všetička 
(Olomouc) 
 
 

Czeska powieść o polskim powstaniu 
 
 

W styczniu 1863r. wybuchło w Polsce powstanie narodowo-wyzwo-
leńcze przeciw carskiej Rosji, a 1. stycznia 1864 na łamach „Orlicy 
Morawskiej” zaczęła wychodzić powieść redaktora i dziennikarza 
Franciszka Jaroslava Kubíčka zatytułowana Szlachetne dusze, mówią-
ca o przygotowaniach i przebiegu zrywu powstańczego z lat 1830-1831. 
Ponowny zryw z roku 1863 inspirował młodego czeskiego literata do 
napisania dzieła o dawniejszym powstaniu Polaków, tym sprzed jego 
narodzenia (Kubíček urodził się w roku 1838). Szlachetne dusze 
Kubíčka ukazywały się anonimowo. Dopiero pod ostatnim odcinkiem 
widniał skrót F. J. K. 

Z uwagi na to, że powieść nigdy nie ukazała się jako książka,  
a publikowana była w mało znanej gazecie morawskiej, pozwolę sobie 
na parę słów o jej treści. Akcja Szlachetnych dusz toczy się w latach 
1826-1831. Zaczyna się 1. listopada 1826 w Warszawie, gdzie trójka 
oficerów – major Walerian Łukasiński, kapitan Dobrogojski i poru-
cznik Dobrzycki zostają skazani przez sąd wojskowy za działalność  
przeciw carowi na wysoką karę więzienia w twierdzy. W nocy wywożą 
ich w kibitkach w głąb Rosji. Towarzyszą im dwie nieznane panie.  
W jednym powozie jedzie Pani Klementyna Podstacka, która decyduje 
się związać swój los z majorem Łukasińskim. Z tą historią wiąże się 
jeden z romantycznych wątków powieści. W Zamościu skazanych 
wtrącono do Cytadeli. Wkrótce po przybyciu Pani Klementyny Podsta-
ckiej do miasta przybywa matka Łukasińskiego. W końcu obie panie  
są z Zamościa wydalone.  

Po tym historycznym wydarzeniu akcja utworu przenosi się do 
stycznia 1830 roku. Znajdujemy się w centrum przygotowań do wybu-
chu powstania. Kubíček rozdział za rozdziałem poświęca opisowi  
różnych środowisk społecznych – pałac hrabiego Romana Sołtyka,  
w którym opracowuje się plan powstania, Klub Narodowo-wyzwo-
leńczy, gdzie przewodniczący Klubu objaśnia nowo przyjmowanemu  
zasady działania tajnej organizacji politycznej. Do najbardziej drama-
tycznych scen w powieści należy rewolucyjny sąd nad zdrajcą  
Pietrowskim. W powieści występuje również Wielki Książę Konstanty 
i Księżna Łowicka, jego polska małżonka, u której wstawiano się za 
Łukasińskim – Klementyna Podstacka. Powieść kończy się wybu-



108 
 

chem zrywu niepodległościowego i opisami walk między polskim  
i rosyjskim wojskiem. 

W rozdziale o przyjmowaniu Zygmunta Piaseckiego do tajnej orga-
nizacji, czytelnik zapoznaje się ze strukturą i mechanizmem działania 
tajnych organizacji polskich; pytaniem wszakże pozostaje, na ile dane  
informacje pokrywają się z prawdą i skąd je Kubíček zbierał? Całkiem  
prawdopodobne, że zdobywał je od polskich uciekinierów, którzy 
przed represjami carskimi przedostawali się przez Morawy na 
Zachód; poza tym Kubíček dobrze znał język polski.  

W Szlachetnych duszach występuje też bohater Sedláček, z pocho-
dzenia Hanak, który był wtajemniczony w konspirację. Bierze on  
udział w walkach i ginie. W akcji zbrojnej uczestniczy jego sługa 
Vondra, również Hanak spod Kojetína. W jednej ze scen, tuż przed  
powstaniem, tajna policja  usiłuje zlikwidować Krasieckiego, jednego  
z przywódców powstania, któremu życie ratuje Morawianin Sedláček  
ze swoim sługą. I ci dwaj należą do „szlachetnych dusz”. F. J. Kubíček 
w ten sposób wniósł do powieści swą „morawiańskość”, która  
skądinąd dominowała w jego artystycznych i dziennikarskich poczy-
naniach. 

Poszczególne odcinki Szlachetnych dusz w każdym numerze 
„Orlicy Morawskiej” wzbogacane są aktualnymi informacjami o toczą-
cym się Powstaniu Styczniowym oraz rozmaitych wydarzeniach  
w Królestwie Polskim. W wyjątkowych wypadkach gazeta morawska 
nie ogranicza się do krótkiej relacji, lecz polska rzeczywistość  
i problematyka przybliżana jest przez obszerniejszy komentarz –  
w tym miejscu przypomnę studium (nie sygnowane imieniem autora) 
dra Franciszka Palackiego Polityczny punkt widzenia z podtytułem: 
Polski problem naszych czasów („Moravská orlice” z 9 i 1o II 1864 r.). 

Powieść zyskuje jakby przyspieszony finał. Autor szybko ją kończył, 
bowiem musiał poddać się karze trzymiesięcznego wyroku za pewien 
artykuł antyhabsburgski; świadczy o tym krótka notka z 10 lutego 
1864 roku zatytułowana Odrzucona prośba: „Skazany były redaktor 
Morawianina pan Fr. Jar. Kubíček przez c. k. Wysoki Sąd Krajowy ze  
swą prośbą, w której prosił o przesunięcie swojej kary, właściwie  
trzymiesięcznego więzienia na później, został odrzucony. Nakazuje mu 
się natychmiastowe stawienie się do więzienia”.   

Nie tylko represje polityczne przyczyniły się do powstania w istocie 
nierównego i niedojrzałego tekstu powieści, której twórcą był 
Kubíček. Winą można obarczyć również ogólny stan czeskiej powieści,  
która w pierwszej połowie lat sześćdziesiątych XIX wieku była nie  
dość rozwinięta. F. J. Kubíček był rówieśnikiem majowców, a ich 
sztuka powieściowa jest dostatecznym świadectwem gatunku powie-
ściowego. Przecież w roku ukazywania się Szlachetnych dusz Kubíčka,  



109 
 

Gustaw Pfleger Morawski wydaje utwór Z małego świata, a Karolina  
Svčtlá tekst O świcie. Pani fabrykantowa Pflegera jest z 1867 r. i z te-
goż samego roku jest pierwsza powieść Karoliny Světle o znamiennym  
tytule Powieść wiejska. Szlachetne dusze nie mają wprawdzie nośnej 
fabuły jak tamte utwory, jednak w odróżnieniu od nich prozaik 
morawski mierzy się z materią literacką odległą od miejsca, w którym  
żył, czego wówczas w literaturze czeskiej nikt się nie podjął. 

W marcu 1864 roku „Orlica Morawska” ukończyła w odcinkach 
druk Szlachetnych dusz. Latem tegoż roku stłumiono Powstanie 
Styczniowe, a 17 lutego 1865 r. zmarł František Jaroslav Kubíček. 
Dwukrotne więzienie, w tym częste krwotoki płucne zmogły ostate-
cznie świetnie zapowiadającego się dwudziestosześcioletniego artystę. 
 

Przełożył Jan Pyszko  

 

 

Summary: 
The paper compares Kubíček´s work with the Czech František Jaroslav Kubíček 

reacted to the Polish anti-Russian uprising of 1863 in the way that he started writing 
and in 1864, he started publishing a novel called Šlechetné duše on the pages of 
Moravská orlice. The major part of the prose takes place during the uprising in 1830 - 
1831.  The paper compares Kubíček´s work with the Czech prosaic context of that 
period. Shortly after the publication, the author, aged 26, died because of his 
imprisonment. 

Keywords: Kubíček - a novel about a Polish uprising - the context of the Czech 
prose  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

Redakcja czasopisma 
„Inskrypcje. Półrocznik” zaprasza  
wszystkich zainteresowanych 
do współpracy naukowej 
 
Kontakt: ikribl@wp.pl 
 
 

Redakcja nie zwraca tekstów, które nie zostały zamówione. Autorzy decydujący  
się na opublikowanie swych prac w „Inskrypcjach” proszeni są o załączenie 
oświadczenia, iż nie zostały one wcześniej opublikowane i nie są przewidziane do 
druku w innych wydawnictwach. Teksty prosimy nadsyłać na adres poczty 
elektronicznej ikribl@wp.pl w postaci dokumentu programu Word. Teksty 
kierowane są do recenzji wydawniczej. Decyzję o druku artykułu podejmuje kolegium 
redakcyjne.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 


